

# فتاویٰ الخمر والمخدرات

لشيخ الإسلام  
أحمد بن تيمية

( ٦٦١ - ٧٢٨ هـ )

إعداد وتعليق  
أبو الحسن محمد حرك

الكوثر  
للطباعة والنشر

توزيع  
دارالبشير  
ص.ب: ١٦٩ المعادى

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

فتاویٰ  
الاخمر والخدرات

الطبعة الأولى

حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

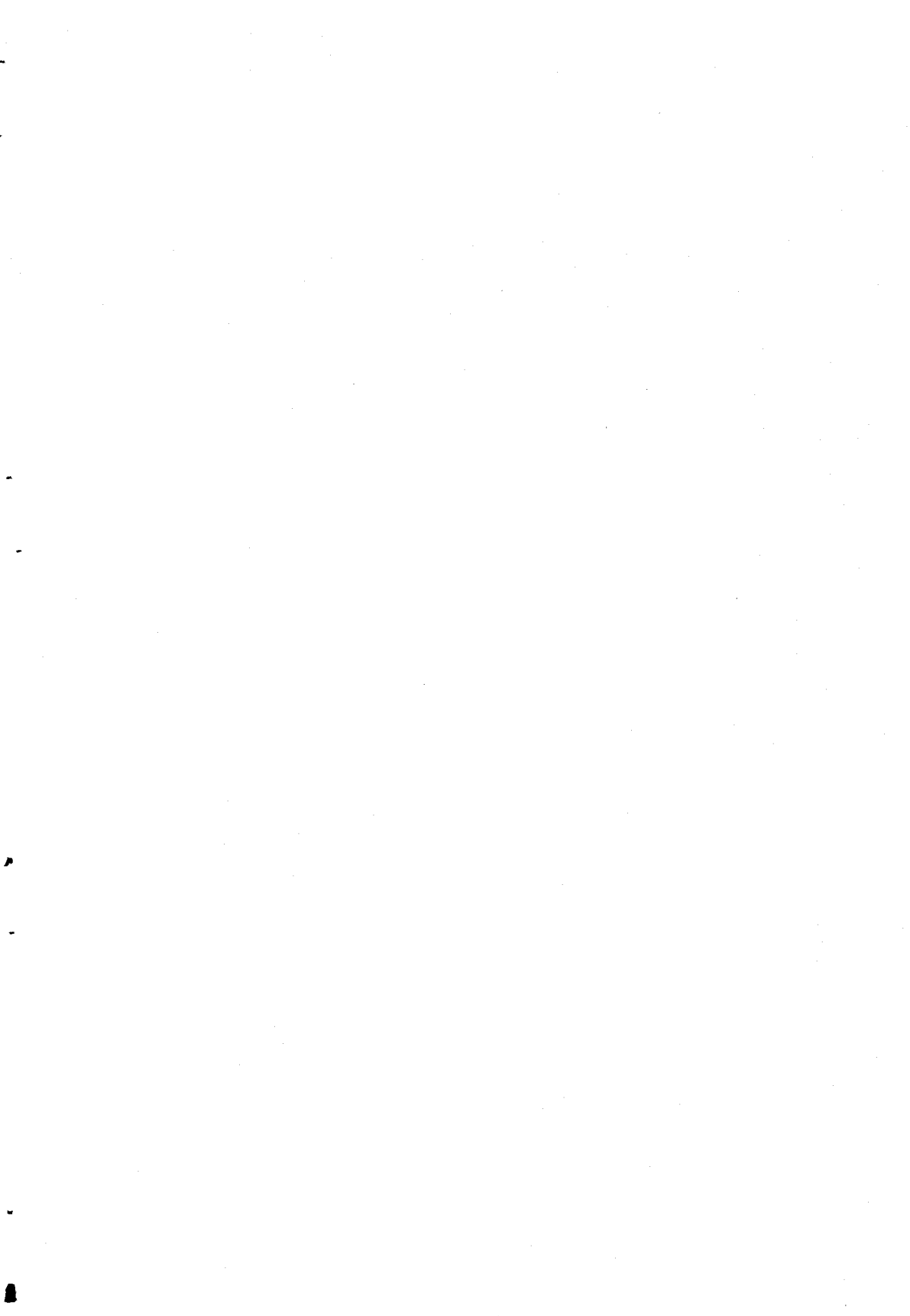
**الكوثر للطباعة والنشر**  
٥١ شارع العروبة المتفرع من شارع خاتم المرسلين  
[ خفرع سابقاً ] - العمانيّة الفريبيّة

**أعوذ بالله من الشيطان الرجيم :**

**بسم الله الرحمن الرحيم**

« يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والاتصاف والإلزام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون . إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهم أنتم منتهون » ..

[ صدق الله العظيم ]  
الإيتان : ٩٠ و ٩١ من سورة المائدة



## مقدمة

الحمد لله رب العالمين ، لا أحصي ثناءً عليه ، هو سبحانه كما أثنى على نفسه ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الأسماء الحسنى ، سبحانه وتعالى عما يشركون ، وأشهد أن محمداً عبد الله رسوله ، الصادق الأمين ، عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم ، وعلى آله وصحبه والتابعين أجمعين .. وبعد :

لقد خاضت الصين في تاريخها القريب المعروف حرباً لا أخلاقية مهينة شنتها عليها حكومة جلالة الملكة فيكتوريا صاحبة الامبراطورية البريطانية العظمى ، فيما عرف واشتهر ( بحرب الأفيون ) .

واتهت هذه الحرب الغربية باستسلام الحكومة الصينية ، وبفرض تجارة وتعاطي الأفيون عنوة على شعب الصين المقهور ، الذي كان يفوق تعداده تعداد الانجليز بأكثر من خمس عشرة مرة على الأقل ، وكان لابد لإحكام السيطرة عليه من سلب إرادته ، وتفسيب وعيه ، وإيهائه ، وإغراقه بسموم المخدرات حتى الادمان .

وبنفس المنطق شجع الانجليز انتشار الأفيون والخشيش في مصر وفلسطين ، ومستعمراتهم الهندية في الشرق ، وتحول فرنسا الاستعمارية الجزائر المسلمة - التي كان فائض انتاجها من القمح يكفى لاعالة مجموع الدول الأوروبية - إلى مزرعة كبرى للكروم ، تعتمد عليها مصانعها ومصانع أوروبا في انتاج أشهر أنواع الخمور التي غزت بها العالم تصديراً وتسميناً ، وكان أول ضحاياها شعب الجزائر المسلم ، الذي لا يزال يعاني من آثار ذلك حتى الآن .

**هكذا وظف المستعمرون سوم الخمر والمخدرات في استعباد الشعوب ،**  
**ولم يزل هذا السلاح الفتاك مشرعاً في وجه شعوبنا المخدرة سلفاً بالجهل ،**  
**والموبوءة بداء العضال : داء البعد عن دينها الحنيف وشريعتها الفراء .**

وفي ظل هذا الوضع لا تجدى شيئا حملات الضبط ، وتشديد المقوبة ، وإحكام المراقبة ، مادام الواقع الدينى الصاد عن هذه السموم متراجعا مستبعدا ، فواقع الحال أن ضخامة كميات المخدرات المضبوطة ، وتنوعها الواسع ، واستعمال شتى الوسائل المبتكرة والحيل في التهريب - حتى استعمال طائرات الهليوكتر - كل ذلك إنما يدل دلالة قطعية على انتشار ظاهرة تعاطي المخدرات بشكل واسع ، أكثر بكثير مما يبدو من النظرة السطحية الأولى ، فلو لم يكن (الزبون) متوفرا بالقدر الكافى لما استمات تجار ومهربى المخدرات فى ترويج هذه السموم الفتاكـة سعيا وراء الثروة العرام ، من جيوب الفسحـايا وصحتـهم ، وعلى حساب الأخـلاق والأمن فى المجتمع بأسره .

ولقد ساعد تنوع المخدرات على رواجها ، وعلى صعوبة مراقبتها من طرف السلطات في بلادنا المسلمة ، فانتشرت في أوساط الشباب أنواع عديدة من الحقن والأقراص والبودرة ، وتعددت الأسماء من حشيش وأفيون إلى هسروين إلى سورفين إلى كوكايين إلى ماراجوانا إلى قات ، إلى أسماء أخرى تشترك جميعها في تأثيرها المثلك على العقول والأجساد والأخلاق ، ومساهمتها في إشاعة إنماط السلوك الاجرامي واللاأخلاقي في المجتمع .

لقد ثبتت الاحصاءات أن نسبة لا يستهان بها من جرائم الاعتداء على الغير ، وعلى ممتلكات الآخرين ، وأعراضهم ، إنما تتم بسبب مباشر أو غير مباشر من تعاطي أنواع من الخمور والمخدرات . خاصة وأن ادمان الأنواع الحديثة منها باهظ التكلفة ، ولا يكفي لا شباعه الدخل الشريف المحدود ، مما يعتبر مزلاقاً للسلوك الاجرامي والعنف ، لاسيما بين الشباب والطلبة والفتات الدنيا من المجتمع .

وقد يلجأ بعض الشباب إلى البحث عن بدائل أخرى للمخدرات من المواد الشائعة الاستعمال في المجتمع ، كالاًدوية المحتوية على نسبة من الكحول : مثل الكينا ، وأدوية المهدئات الصبية ، والأدوية المضادة للاكتئاب والقلق ، أو المنشطة للجهاز العصبي ، حتى لجأ المدمنون إلى تزوير وصفات طيبة ( روشتات ) لصرف الأدوية المخدرة من الصيدليات لهذا الاستعمال الآثم ، كما أن البعض منهم قد يدمّن استعمال مواد يصعب منعها لأهميتها في العمران ، كأن يعتمد شم مادة ( الغراء ) بعمق ، فيتختدر جزئياً ، ويمكن أن يصل إلى ادمان ذلك ، ومنهم من يدمّن شم ( البنزين ) ، فهو أيضاً حين يتم شمه بعمق يخدر ، ومنهم من يتعاطى أنواعاً من ( الكولونيا ) بديلاً عن الخمر والكحوليات السائلة المخدرة ، بل لقد تناهت الأخبار عن ادمان بعض الطلبة في البحرين شم الأقلام الكحولية المعروفة بأقلام ( الفلوماستر ) ، وقد أدى شم هذه الأقلام واستنشاقها بعمق إلى تخدیر جزئي لم يفعل ذلك ، وقد يتطور الأمر إلى الإدمان أيضاً .

وهكذا تؤكد الأيام أن القوانين ، والعقوبات الرادعة ، والمطارات ، والمقابلات ، لا تصلح بديلاً عن الزاجر الداخلي في الإنسان ، المتمثل في الوازع الديني لدى المسلم ، وهو الوازع الذي رأياناه يريق الخمر في شوارع المدينة المنورة أنهاراً بسجراً أن تناهى إلى أسماع المسلمين نبأ تحريم الخمر ، والأمر باجتنابها : « يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأذالم رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون . إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون » (١) .

ان شعبنا المسلم أصيل في تدينه ، جدير بكل خير نرجوه له ، ونتظره منه ، لو احتكمنا معه إلى تعاليم دينه ، وبذل العلماء والمسؤولون عن وسائل الاعلام جهداً أميناً لتوسيعه ، واقناعه بحرمة كل أنواع المخدرات المستحدثة ، طالما تحققت وتتأكد مضارتها ، وتسبيبها في غياب العقل أو فتور الجسم ،

(١) الایتان : ٩٠ ، ٩١ من سورة المائدة .

مع تبديد الصحة بالتدریج ، واتفاق المال على صفة السرف المحرم بالنص  
الصريح .

انتى لأحسب ان التنبه إلى هذه الحقيقة كان أصلاً للتجربة الناجحة  
التي قامت بها الجمعية المركزية لمنع الخمور بمصر سنة ١٩٦٨ م حين ضمت  
أحد علماء الدين إلى (فريق العلاج من الأدمان) في عيادتها بالقاهرة . وقد  
اتضح بالتجربة أن التعاليم الدينية كان لها كبير الأثر في علاج المدمنين ،  
وامتد أثرها إلى زوارهم من الأهل والأصدقاء ، فكان بذلك مظهراً هاماً  
لأسلوب ناجح فعال في محاربة تعاطي الخمر والمخدرات .

لقد اختير مسجد الامام أبي العزائم في القاهرة بعد ذلك لتطوير  
التجربة ، وتم بنجاح كبير مساعدة المدمنين على التماس العلاج النهائي مما  
هم فيه ، وذلك بالاحتكاك القريب بهم ، وبدعوتهم في صبر واخلاص إلى  
التوبة وإلى طاعة الله ، مع توضيح تعاليم الإسلام حول المسائل الأساسية  
المتعلقة بالخمر والمخدرات . فالوازع الديني لم تزل له اليد الطولى في إيقاظ  
الغافلين وإثارة حماس التائبين عن تبرة وروية ، طالما كانت الجائزة رضوان  
الله تعالى ، بدليلاً عن سخطه وغضبه والعياذ بالله .

ان الاعتقاد الراسخ في صحة هذا المسلك هو ما دفعنى الآن إلى تقديم  
فتاوي شيخ الإسلام أحمد بن تيمية في الخمر والمخدرات ميسرة مرتبة ،  
لينقطع بها جدل المعاذين في حمة الخمر أو المخدرات ، مع توضيح أحكام  
التعامل مع شارب الخمر ومتناطى الحشيش والمخدرات عموماً ، وما ورد في  
ذلك من النصوص الكثيرة من القرآن الكريم والسنة المطهرة واجتهادات  
العلماء .

وشيخ الإسلام ، وحجه الدامفة ، الامام أحمد بن عبد الحليم  
ابن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم ابن تيمية (٦٦١ - ٧٢٨ هـ )  
(١٢٦٣ - ١٣٢٨ م ) في غنى عن التعريف والتقديم ، فقد كتبت في مناقبه  
المؤلفات ، وتهادت بأنوار علمه الراخر وتقواه الأخبار ، ومجمع القول فيه  
ما ذكره المرحوم الأستاذ محمد رشيد رضا عنه وعن فتاويه حين قال :

« ويعلم من كل فتوى منها انه رحمة الله تعالى قد جمع من العلوم النقلية ، والعقلية ، والشرعية ، والتاريخية ، والفلسفية ، ومن الاحاطة بمذاهب الملل والنحل ، وأراء المذاهب ، ومقالات الفرق : حفظا وفهم ما لا نعلم مثله عن أحد من علماء الأرض ، قبله ولا بعده ، وأغرب من حفظه استحضاره إياها عند التكلم والاملاء أو الكتابة ، وأعظم من ذلك ما أتاها الله من قوة الحكم في ابطال الباطل واحقاق الحق في كل منهما بالبراهين النقلية ، والعقلية ، ونصر مذهب السلف في فهم الكتاب والسنة على كل ما خالفه من مذاهب المتكلمين وال فلاسفة وغيرهم ( ذلك فضل الله يؤتى به من يشاء والله ذو الفضل العظيم ) <sup>(٢)</sup> . . . وحين قال أيضا : « رحم الله (شيخ الإسلام) وجزاه عن الإسلام وال المسلمين خير الجزاء ، فوالله انه ما وصل إلينا من علم أحد منهم ما وصل إلينا من علمه : في بيان حقيقة هذا الدين ، وحقيقة عقائده ، وموافقة العقل السليم وعلومه للنقل الصحيح : من كتاب الله تعالى ، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، بل لا نعرف أحدا منهم أوتي مثل ما أوتي من الجمع بين علوم النقل ، وعلوم العقل بأنواعها ، مع الاستدلال والتحقيق ، دون محاكاة وتقليد » <sup>(٤)</sup> .

لقد ولد شيخ الإسلام ابن تيمية في العاشر من ربيع الأول سنة ٦٦١ هـ في أسرة عريقة مباركة ، توارث فيها العلم الأحفاد عن الآباء عن الأجداد ، وكان أبوه عالما تقىا تعهد ابنه بالتعليم والرعاية ، ثم فر به إلى دمشق عام ٦٦٧ هـ اثر قدوم التار إلى الشام ، وفي دمشق لمع نجم أحمد بن تيمية حتى صار من الأئمة الأعلام ، وتسبيت صراحته وموافقه في خصومات ومساءات ومحن ، استندت فيها إلى مصر حيث جرب الحبس والإطلاق ، حتى سافر إلى دمشق سنة ٧١٢ هـ ، حيث اعتقل أيضاً سنة ٧٢٠ هـ ، واطلق ، ثم أعيد ، ومات معتقلًا في قلعة دمشق ، فخرجت دمشق

(٢) الآية ٢١ من سورة الحديد .

(٣) من تقديم للاستاذ يوسف ياسين ، المجلد الأول من مجموع فتاوى شيخ الإسلام - مكتبة المعارف بالرباط - صفحة د .

(٤) نفس المصدر السابق ، نفس الصفحة .

كلها في جنائزه . وأثنى عليه بعد موته العلماء والفقهاء ، وأصبح تراثه زخراً من بعده ، وقد جاء في الدرر الكامنة<sup>(٥)</sup> أن تصانيف أحمد بن تيمية ربما تزيد على أربعة آلاف كتابة ، وفي فوات الوفيات<sup>(٦)</sup> أنها تبلغ ثلاثة مجلد .

أما الفتاوى التي أشرع الآن بعون الله في اعدادها للنشر فقد اعتمدت في استخراجها على ( مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ) التي جمعها المرحوم عبد الرحمن بن قاسم ، وتم طبعها بمكتبة المعرف بالرباط في المغرب في سبع وثلاثين مجلداً على نفقة المغفور له خالد بن عبد العزيز آل سعود ملك السعودية السابق .

وقد تناشرت فتاوى وأحكام الخبر والمدرارات على صفحات متعددة في عدد واحد وعشرين مجلداً من السبع والثلاثين ، وهذه المجلدات هي : المجلد السابع ( الإيمان ) ، والمجلد الثامن ( القدر ) ، والمجلد التاسع ( المنطق ) ، والمجلد العاشر ( علم السلوك ) ، والمجلد الحادى عشر ( التصوف ) ، والمجلد الرابع عشر ( التفسير ، جزء ١ ) ، والمجلد الخامس عشر ( التفسير ، جزء ٢ ) ، والمجلد السابع عشر ( التفسير ، جزء ٤ ) ، والمجلد التاسع عشر ( أصول الفقه ، جزء ١ ) ، والمجلد العشرون ( أصول الفقه ، جزء ٢ ) والمجلد الحادى والعشرون ( الفقه ، جزء ١ ) ، والمجلد الشانى والعشرون ( الفقه ، جزء ٢ ) ، والمجلد الثالث والعشرون ( الفقه ، جزء ٣ ) ، والمجلد الرابع والعشرون ( الفقه ، جزء ٤ ) ، والمجلد الثامن والعشرون ( الفقه ، جزء ٨ ) ، والمجلد التاسع والعشرون ( الفقه ، جزء ٩ ) ، والمجلد الثلاثون ( الصلح إلى الوقف ) ، والمجلد الثاني والثلاثون ( النكاح ) ، والمجلد الثالث والثلاثون ( الطلاق ) ، والمجلد الرابع والثلاثون

(٥) الدرر الكامنة في اعيان الملة الثامنة ، لابن حجر العسقلاني . انظر (الأعلام) لخير الدين الزركلى ، الجزء الأول . صفحة ١٤٤ ، دار العلم للملايين - بيروت - ١٩٨٠ م .

(٦) فوات الوفيات ، لابن شاكر الكتبى ، طبع بمصر ١٢٩٩ هـ . انظر (الأعلام) نفس الصفحة السابقة .

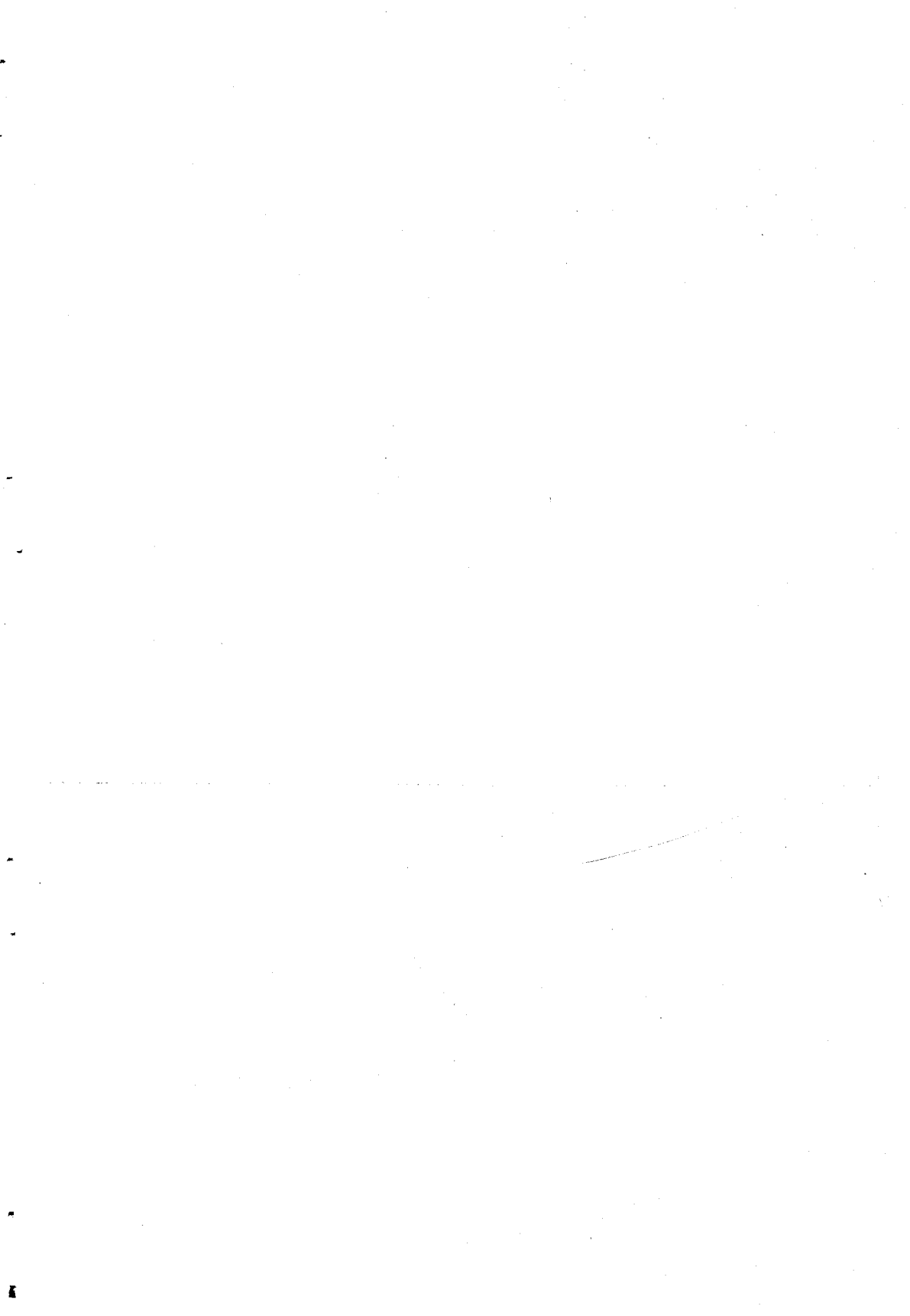
( الظهار إلى قتال أهل البغى ) ، والمجلد الخامس والثلاثون ( قتال أهل البغى إلى نهاية الأفراز ) .

وقدمت بحمد الله وتوفيقه باستخراجها ، وتنسيقها ، وترتيب موضوعاتها ، وتخريج الأحاديث العديدة بها ، من الصحيحين وكتب آئمـةـ التـديـث ، والآياتـ البيـانـاتـ منـ الـكتـابـ الـكـرـيمـ . وقدـمـتـ تـراـبـهمـ مـختـصـرـةـ لـجـمـهـورـ الـأـعـلـامـ الـوارـدـ ذـكـرـهـمـ فـيـ كـلـ ذـلـكـ .

وحرصت على أن اجمع هنا كل ما يتعلق بالخمر والمخدرات مما ذكرهـ شـيخـ الإـسـلامـ حـتـىـ وـلـوـ لـمـ يـكـنـ مـتـحـدـثـاـ عـنـ ذـلـكـ أـصـلـاـ ، فـنـقـدـ يـعـرـجـ اـتـاءـ حـدـيـثـهـ فـيـ أـحـدـ المـوـضـوـعـاتـ عـلـىـ الـخـمـرـ وـالـمـخـدـرـاتـ ، تـشـبـيهـاـ أوـ تـشـيـلاـ ، أوـ قـيـاسـاـ ، فـأـتـيـتـ ذـلـكـ طـالـماـ وـجـدـتـ فـيـ اـثـبـاتـهـ وـجـمـعـهـ اـفـادـةـ .

وـقـسـمـتـ الـمـادـةـ كـلـهـ إـلـىـ قـسـمـيـنـ : الـقـسـمـ الـأـوـلـ جـعـلـتـهـ بـعـنـوانـ : أـحـادـيـثـ مـتـفـرـقةـ فـيـماـ يـتـعـلـقـ بـالـخـمـرـ وـالـمـخـدـرـاتـ لـشـيخـ الإـسـلامـ أـحـمـدـ بـنـ تـيمـيـةـ ، جـمعـتـ فـيـهـ مـاـ ذـكـرـهـ شـيخـ الإـسـلامـ فـيـ غـيرـ مـاـ مـوـضـعـ مـاـ يـتـصـلـ بـأـحـكـامـ الـخـمـرـ وـالـمـخـدـرـاتـ ، وـجـعـلـتـ ذـلـكـ مـقـدـمةـ لـالـقـسـمـ الـثـانـيـ الـذـيـ تـضـمـنـ فـتـاوـيـهـ عـلـىـ الـمـسـائـلـ الـتـيـ عـرـضـتـ عـلـيـهـ فـيـ الـخـمـرـ وـالـمـخـدـرـاتـ ، أوـ فـيـ غـيرـ ذـلـكـ ، طـالـماـ تـعـرـضـ شـيخـ الإـسـلامـ فـيـ اـجـابـاتـهـ عـلـيـهـ إـلـىـ حـكـمـ مـنـ أـحـكـامـ الـخـمـرـ وـالـمـخـدـرـاتـ ، بـشـيءـ مـاـ يـدـخـلـ فـيـ صـلـبـ الـفـائـدـةـ الـمـرـجـوـةـ مـنـ هـذـاـ الـمـجـسـوـعـ الـمـخـتـارـ ، الـذـيـ اـدـعـوـ اللـهـ أـنـ يـنـفـعـ بـهـ ، وـأـنـ يـجـعـلـهـ فـيـ صـحـافـ أـعـمـالـنـاـ الـطـيـةـ يـوـمـ الـعـرـضـ عـلـيـهـ ، وـالـلـهـ وـلـىـ التـوـقـيقـ .

أـبـوـ الـمـجـدـ أـحـمـدـ حـرـثـةـ

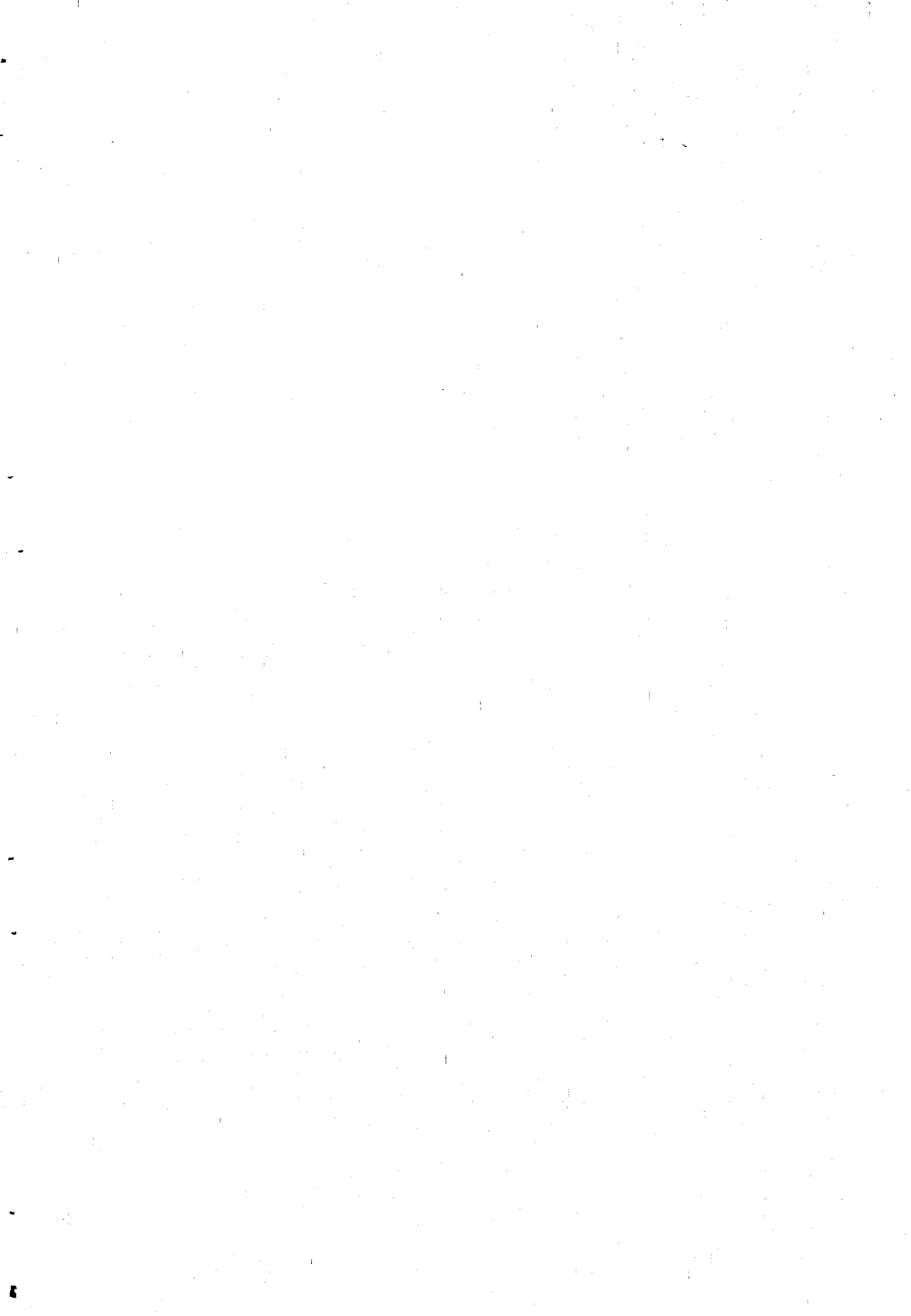


# الفَسْمُ الْأُولُ

أحاديث متفرقة

فيما يتعلق بالخمر والمخدرات

لشيخ الاسلام احمد رضا تجمة حمه الله



**أولاً:**

## **قطوف في تحريم الخمر والمخدرات**

● قال رحمة الله في حد الشرب (٢٤١ - ٣٣٦) :

وأما حد الشرب : فإنه ثابت بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، واجماع المسلمين ، فقد روى أهل السنن ، عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجوه أنه قال : (من شرب الخمر فاجلدوه ، ثم ان شرب فاجلدوه ، ثم ان شرب فاجلدوه ، ثم ان شرب الرابعة فاقتلوه )<sup>(١)</sup> ، وثبت عنه أنه جلد الشارب غير مرة ، هو وخلفاؤه وال المسلمين بعده .

والقتل عند أكثر العلماء منسوخ . قيل : هو محكم . يقال : هو تعزيز يفعله الإمام عند الحاجة .

وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم : انه ضرب في الخمر بالجرید والنعال أربعين . وضرب أبو بكر<sup>(٢)</sup> رضي الله عنه أربعين ، وضرب عمر<sup>(٣)</sup> في خلافته ثمانين . وكان على<sup>(٤)</sup> رضي الله عنه ، يضرب مرة أربعين ، ومرة

(١) رواه الترمذى والنسائى والحاكم ، ومعناه عند أبي داود وابن حبان.

(٢) هو أبو بكر الصديق : عبد الله بن أبي قحافة عثمان بن عامر . أول الخلفاء الراشدين ، وأول من آمن من الرجال . ولد بمكة وتوفي بالمدينة ، له في كتب الحديث ١٤٢ حديثا ، عاش ٦٤ عاما (٥١ ق هـ - ١٣ هـ) .

(٣) هو أبو حفص أمير المؤمنين : عمر بن الخطاب بن نفيل القرشى العدوى (٤٠ ق هـ - ٢٣ هـ) ثانى الخلفاء الراشدين ، تم فى عهده فتح الشام والعراق والقدس ومصر وسائر الجزيرة ، اشتهر بالعدل والحرم والاجتهاد ، له في كتب الحديث ٥٣٧ حديثا .

(٤) هو أمير المؤمنين : علي بن أبي طالب كرم الله وجهه ، ابن عم النبي عليه السلام ، ورببه ، وزوج ابنته فاطمة الزهراء ، اشتهر بالشجاعة والفتنة والورع ، رابع الخلفاء الراشدين ، نازعه معاوية على الخلافة فكانت الفتنة الكبرى ، قتله أحد الخوارج عام (٤٠ هـ) .

ثمانين . فمن العلماء من يقول : يجب ضرب الشمانين . ومنهم من يقول : الواجب أربعون ، والزيادة يفعلها الإمام عند الحاجة ، اذا ادمى الناس الخمر . أو كان الشرب من لا يرتدع بدونها ، ونحو ذلك .

فاما مع قلة الشاربين وقرب أمر الشرب فتكتفى الأربعون . وهذا أوجه القولين ، وهو قول الشافعى <sup>(٥)</sup> وأحمد <sup>(٦)</sup> . رحمهما الله ، في احدى الآياتين عن أحمد .

وقد كان عمر رضى الله عنه - لما كثر الشرب - زاد فيه النفي وحلق الرأس مبالغة في الزجر عنه ، فلو غرب الشرب مع الأربعين لينقطع خبره ، أو عزله عن ولايته كان حسنا ، فان عمر بن الخطاب رضى الله عنه بلغه عن بعض نوابه أنه تمثل بأبيات في الخمر فعزله .

والخمر التي حرمتها الله ورسوله ، وأمر النبي صلى الله عليه وسلم بجلد شاربها ، كل شراب مسكر من أى أصل كان ، سواء كان من الشمار كالعنب ، والرطب ، أو التين . أو الحبوب ، كالحنطة والشعير . أو الطلول كالعسل . أو الحيوان ، كلبن الخيل . بل لما أنزل الله سبحانه وتعالى على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم تحريم الخمر ، لم يكن عندهم بالمدينة من خمر العنبر شيء ، لأنه لم يكن بالمدينة شجر عنبر ، وإنما كانت تجلب من الشام ، وكان عامة شرابهم من نبيذ التمر ، وقد تواترت السنة عن النبي صلى الله عليه وسلم وخلفائه الراشدين وأصحابه رضى الله عنهم أنه حرم كل مسكر ، وبين أنه خمر .

(٥) هو أبو عبد الله : محمد بن ادريس بن العباس بن عثمان بن شافع الهاشمي القرشي المطابقي ، مؤسس المذهب الشافعى ، أحد الأئمة الأربعة ، ولد في غرة ( ١٥٠ هـ ) ونشأ في مكة ، وزار بغداد مرتين قبل انتوجه إلى مصر ( ٩٩ هـ ) حيث توفي بها ( ٢٠٤ هـ ) . اشتهر بالورع وسعة العلم وحدة الذكاء ، من أشهر مؤلفاته ( الأم ) في الفقه .

(٦) هو الإمام المحدث : احمد بن حنبل الفقيه صاحب الشهرة . إليه ينسب الحنابلة ، فهو أحد أئمة المذاهب الأربعة . سافر في طلب العلم طويلا ، له ( المسند ) المشتمل على ثلاثين ألف حديث ، خالف المعتزلة فتعرض للامتحان والتعديب ، ولد في بغداد وتوفي في ( ١٦٤ - ٢٤١ هـ ) .

وكانوا يشربون النبيذ الحلو ، وهو أن ينبذ في الماء تمر وزبيب ، أى يطرح فيه – والنبذ الطرح – ليحلو الماء ، لاسيما كثير من مياه الججاز ، فإنه فيه ملوحة ، فهذا النبذ حلال باجماع المسلمين ، لأنه لا يسكر ، كما يحل شرب عصير العنب قبل أن يصير مسكرا ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم ، قد نهاهم أن ينبذوا هذا النبيذ في أوعية الخشب ، أو الجری . وهو ما يصنع من التراب ، أو القرع ، أو الظروف المزففة <sup>(٧)</sup> ، وأمرهم أن ينبذوا في الظروف التي تربط أفوتها بالأوكية <sup>(٨)</sup> : لأن الشدة <sup>(٩)</sup> تدب في النبيذ ديبا خفيفا ، ولا يشعر الإنسان ، فربما شرب الإنسان ما قد دبت فيه الشدة المطرية ، وهو لا يشعر ، فإذا كان السقاء موكاً انشق الظرف ، إذا غلا فيه النبيذ ، فلا يقع الإنسان في محنور ، وتلك الأوعية لا تتشق .

وروى عنه صلى الله عليه وسلم أنه رخص بعد هذا في الاتباد في الأوعية ، وقال : « كنت نهيتكم عن الاتباد في الأوعية فاتبدوا ، ولا تشربوا المسكر » <sup>(١٠)</sup> . فاختلط الصحابة ومن بعدهم من العلماء . منهم من لم يبلغه النسخ أو لم يثبته ، فنهى عن الاتباد في الأوعية . ومنهم من اعتقاد ثبوته وأنه ناسخ فرخص في الاتباد في الأوعية . فسمع طائفة من الفقهاء أن بعض الصحابة كانوا يشربون النبيذ فاعتقدوا أنه المسكر ، فترخصوا في شرب أنواع من الأشربة التي ليست من العنب والتمر ، وخصوصاً في الطبوخ من نيد التمر والزبيب إذا لم يسكر الشارب .

والصواب ما عليه جماهير المسلمين : أن كل مسكر خمر ، يجلد شاربه . ولو شرب منه قطرة واحدة ، لتداو أو غير تداو ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم سئل عن الخمر يتداوى بها ، فقال : « إنها داء وليس بدواء ، وإن الله لم يجعل شفاء أمتي فيما حرم عليها » <sup>(١١)</sup> .

(٧) الظروف المزففة : الأوعية المعالجة بالزفت .

(٨) الأوكية : مفردها وكاء : الخليط الذي تشتد به الصرة أو الكيس وغيرهما .

(٩) الشدة : يراد بها هنا غليان النبيذ بالتخمر .

(١٠) رواه ابن ماجه ، ومعناه عند كثير غيره .

(١١) رواه الشيخان وأحمد وابن حبان ومعناه عند أبي داود والترمذى .

والحد واجب إذا قامت البينة ، أو اعترف الشارب ، فإن وجدت منه رائحة الخمر ، أو رؤى وهو يتقيئها ونحو ذلك . فقد قيل : لا يقام عليه الحد ، لاحتمال أنه شرب ما ليس بخمر ، أو شربها جاهلا بها ، أو مكرها ونحو ذلك ، وقيل : بل يجلد إذا عرف أن ذلك مسكر . وهذا هو المأثور من الخلفاء الراشدين وغيرهم من الصحابة : كعثمان <sup>(١٢)</sup> ، وعلى ، وابن مسعود <sup>(١٣)</sup> وعليه تدل سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهو الذي يصلح عليه الناس ، وهو مذهب مالك <sup>(١٤)</sup> وأحمد في غالب نصوصه ، وغيرهما .

والخشيشة المصنوعة من ورق العنب حرام أيضا ، يجلد صاحبها كما يجلد شارب الخمر ، وهي أثبت من الخمر من جهة أنها تفسد العقل والمزاج ، حتى يصير في الرجل تختن ودياثة <sup>(١٥)</sup> ، وغير ذلك من الفساد ، والخمر أثبت ، من جهة أنها تقضي إلى المخاصة والمقاتلة ، وكلاهما يصد عن ذكر الله تعالى وعن الصلاة .

وقد توقف بعض الفقهاء المتأخرین في حدها ، ورأى أن آكلها يعزز بما دون الحد : حيث ظنها تغير العقل من غير طرب ، بمنزلة البنج ، ولم نجد للعلماء المتقدمين فيها كلاما ، وليس كذلك ، بل آكلوها ينشون عنها <sup>(١٦)</sup> ،

(١٢) هو ذو النورين : عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية ، ثالث الخلفاء الراشدين ، وأحد العشرة المبشرين بالجنة ، ولد بمكة سنة ٤٧ هـ ، وصارت إليه الخلافة سنة ٢٣ هـ جهريّة ، جمع القرآن ، وله ١٤٦ حديثا ، وقتل بالمدينة سنة ٣٥ هـ جهريّة .

(١٣) هو عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذلي . صحابي جليل من أوائل السابقين إلى الإسلام ، ومن أقربهم إلى رسول الله عليه صلواته ، قال عنه عمر : وعاء مليء علماء ، له ٨٤٨ حديثا .

(١٤) هو الإمام أبو عبد الله : مالك بن أنس الأصبهني الحميري - إليه ينسب المذهب المالكي ، ولد في المدينة (٩٣ هـ) وانتشر بعلمه وتقواه ، من أشهر تصنيفاته (الموطأ) ، توفي بالمدينة (١٧٩١ هـ) .

(١٥) الخنث : اتصف الرجل بأوصاف النساء . والدياثة : فقدان الفيرة والخجل .

(١٦) ينشى : أي يعاود مرة بعد أخرى ، وذلك غير النشوة : التي هي أول السكر .

ويشتهونها ، كشراب الخمر وأكثر ، وتصدهم عن ذكر الله ، وعن الصلاة ، إذا أكثروا منها ، مع ما فيها من المفاسد الأخرى ، من الدياثة والتخث ، وفساد المزاج والعقل ، وغير ذلك .

ولكن لما كانت جامدة مطعومة ليست شرابا ، تنازع الفقهاء في نجاستها ، على ثلاثة أقوال : في مذهب أحمد وغيره . فقيل : هي نجسة كالخمر الشروبة ، وهذا هو الاعتبار الصحيح . وقيل : لا ، لجمودها . وقيل : يفرق بين جامدها و Mageها . وبكل حال فهي داخلة فيما حرمه الله ورسوله من الخمر والمسكر لفظاً ومعنى . قال أبو موسى الأشعري <sup>(١٧)</sup> رضي الله عنه : يا رسول الله ، أفتنا في شرابين كنا نصنعهما باليمن : التبغ ، وهو من العسل ينبذ حتى يشتد . والملز ، وهو من الذرة والشعير ينبذ حتى يشتد . قال : وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أعطى جوامع الكلم وخواتيمه ، فقال : « كل مسكر حرام » <sup>(١٨)</sup> متفق عليه في الصحيحين .

وعن النعمان <sup>(١٩)</sup> بن بشير رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( إن من الحنطة خمرا ، ومن الشعير خمرا ، ومن الزبيب خمرا ، ومن التمر خمرا ، ومن العسل خمرا . وأنا أنهى عن كل مسكر ) <sup>(٢٠)</sup> . رواه أبو داود <sup>(٢١)</sup> وغيره . ولكن هذا في الصحيحين عن عمر موقوفاً عليه ، انه خطب به على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : ( الخمر ما خامر العقل ) ، وعن ابن عمر <sup>(٢٢)</sup> رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم ،

(١٧) هو الصحابي الجليل الذي اشتهر تاريخياً بأنه أحد الحكمين بين على ومعاوية ، توفي بالكوفة سنة ٤٤ هـ .

(١٨) رواه الشیخان ومثله عند أحمد والترمذی والنسانی وابن ماجه .

(١٩) صحابي جليل ، أول مولود في الانصار بعد الهجرة ، تنسّب إليه ( معرة النعمان ) روى ١٢٤ حديثاً مات سنة ٦٥ هـ .

(٢٠) رواه أبو داود والترمذی وابن ماجه .

(٢١) هو أبو داود : سليمان بن الأشعث بن اسحاق بن بشير الأزدي السجستاني ( ٢٠٣ - ٢٧٥ هـ ) من أهل الحديث ، له ( السنن ) تحتوى على ٨٠٠ حديثاً منتقاه من أصل ٥٠٠٠ حديث .

(٢٢) هو عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما ( ١٠ ق هـ - ٧٣ هـ ) . له ٢٦٣٠ حديثاً .

قال : (كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام ) <sup>(٣٣)</sup> ، وفي رواية ( كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام ) <sup>(٤٤)</sup> رواهما مسلم <sup>(٢٥)</sup> في صحيحه . وعن عائشة <sup>(٣٦)</sup> رضي الله عنها قالت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (كل مسكر حرام ، وما اسكن الفرق <sup>(٣٧)</sup> منه ، فملء الكف منه حرام ) <sup>(٢٨)</sup> قال الترمذى - : حديث حسن . وروى أهل السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجوه أنه قال : (ما أسكن كثيره ، فقليله حرام ) <sup>(٢٩)</sup> . وصححه الحفاظ . وعن جابر <sup>(٣٠)</sup> رضي الله عنه أن رجلا سأله النبي صلى الله عليه وسلم ، عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة ، فقال له : المزر ، فقال : (أمسكروا ) ؟ قال : نعم . فقال : (كل مسكر حرام ، إن على الله عهداً من شرب المسكر ، أن يسقيه من طينة الخبال ) . قالوا : يا رسول الله ، وما طينة الخبال ؟ قال : (عرق أهل النار ) ، أو (عصارة أهل النار ) <sup>(٣١)</sup> رواه مسلم في صحيحه . وعن ابن عباس <sup>(٣٢)</sup> رضي الله عنهم ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال : (كل مخمر خمر ، وكل مسكر حرام ) <sup>(٣٣)</sup> رواه أبو داود .

(٢٣ ، ٢٤) رواهما مسلم والدارقطنى وأحمد وأبو داود .

(٢٥) هو الإمام الحافظ أبو الحسين : مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري ، من أئمة الحديث ، ولد في نيسابور (٢٠٤ هـ) وتوفي فيها (٢٦١ هـ) ، أشهر مصنفاته ( صحيح مسلم ) به ١٢٠٠ حديث كتبها في خمس عشرة سنة .

(٢٦) هي أم المؤمنين : عائشة بنت أبي بكر الصديق - أفقه نساء المسلمين ، تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم في السنة الثانية للهجرة ، لها ٢٢١٠ حديثاً ، توفت بالمدينة (٥٨ هـ) .

(٢٧) الفرق : مكيال يسع ستة عشر رطلاً .

(٢٨) رواه أحمد وأبو داود والترمذى .

(٢٩) رواه أو داود والدارقطنى عن سعيد بن أبي وقاص . وابن حبان والدارقطنى عن عائشة بنت أبي بكر . ومعناه عند النسائي

(٣٠) هو الصحابي الجليل : جابر بن عبد الله الانصاري (١٦ ق هـ - ٧٨ هـ) غزا ١٩ غزوة ، له ١٥٤٠ حديثاً .

(٣١) رواه مسلم عن جابر .

(٣٢) هو الصحابي الجليل : عبد الله بن عباس بن عبد المطلب (٣ ق هـ - ٦٨ هـ) له ١٦٦٠ حديثاً .

(٣٣) رواه أبو داود .

والآحاديث في هذا الباب كثيرة مستقيضة ، جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بما أوتيه من جوامع الكلم ، كل ما غطى العقل وأسكت ، ولم يفرق بين نوع ونوع ، ولا تأثير لكونه مأكولا ، أو مشروبا ، على أن الخمر قد يصطبغ بها ، والخشيشة قد تذاب في الماء وتشرب ، فكل خمر يشرب ويؤكل ، والخشيشة تؤكل وتشرب ، وكل ذلك حرام ، وإنما لم يتكلم المتقدمون في خصوصها ، لأنها إنما حدث أكلها من قريب ، في أواخر المائة السادسة ، أو قريبا من ذلك ، كما أنه قد احدثت أشربة مسكرة بعد النبي صلى الله عليه وسلم ، وكلها داخلة في الكلم الجوامع ، من الكتاب والسنة .

● وقال أيضاً في باب حد المسكر (١٨٦ - ١٩٢ / ٤٤) :

أما (الأشربة المسكرة) فمذهب جمهور علماء المسلمين من الصحابة والتابعين لهم باحسان وسائل العلماء أن كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام ، وما أسكر كثيرة فقليله حرام ، وهذا مذهب مالك وأصحابه ، والشافعى ، وأصحابه ، وأحمد بن حنبل وأصحابه ، وهو أحد القولين في مذهب أبي حنيفة وهو اختيار محمد بن الحسن <sup>(٣٥)</sup> صاحب أبي حنيفة ، واختيار طائفة من المشايخ : مثل أبي الليث السمرقندى <sup>(٣٦)</sup> ، وغيره . وهذا قول الأوزاعى <sup>(٣٧)</sup> وأصحابه ، والليث بن سعد <sup>(٣٨)</sup> وأصحابه ، واسحاق بن راهوية <sup>(٣٩)</sup>

<sup>(٣٥)</sup> هو محمد بن الحسن بن فرقان الشيباني (١٣١ هـ - ١٨٩ هـ) من أئمة الفقه ، وهو الذي نشر علم أبي حنيفة ، ولد بالشام ، ونشأ بالكوفة ، ومات في الرى بخراسان .

<sup>(٣٦)</sup> فقيه حنفى جليل ، له مؤلفات في الفقه والتفسير والوعظ ، أشهرها (تنبيه الفالقين) ، لقب بمام الهدى ، توفي على الأرجح سنة ٣٧٣ هـ .

<sup>(٣٧)</sup> هو عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعى (٨٨ هـ - ١٥٧ هـ) ، امام الديار الشافعية في الفقه والزهد ، ولد في بعلبك ، وتوفي في بيروت ، وأجاب عن ١٧٠ ألف مسألة .

<sup>(٣٨)</sup> هو امام اهل مصر ، قال عنه الشافعى : الليث افضل من مالك الا ان أصحابه لم يقوموا به ، عاش واحد وثمانين عاما (٩٤ - ١٧٥ هـ) .

<sup>(٣٩)</sup> هو أبو يعقوب ابن راهوية : اسحق بن ابراهيم التميمي (١٦١ - ٢٣٨ هـ) ، كان أحد كبار الحفاظ وائمة الحديث ، واعتبر عالم خراسان في عصره ، وأصله مرو ناحتها .

وأصحابه ، وداود بن علي (٤٠) وأصحابه ، وأبي ثور (٤١) وأصحابه ،  
وابن جرير (٤٢) الطبرى وأصحابه ، وغير هؤلاء من علماء المسلمين وأئمة  
الدين .

وذهب طائفة من العلماء من أهل الكوفة كالنخعى (٤٣) والشعبي (٤٤)  
وأبى حنيفة (٤٥) وشريك (٤٦) وغيرهم إلى أن ما يسكر من غير الشجرتين  
ـ النخل والعنب ـ كنبذ الحنطة والشعير والذرة والعسل ، ولبن الخيل  
وغير ذلك ، فإنما يحرم منه القدر الذى يسكر . وأما القليل الذى لا يسكر  
فلا يحرم . وأما عصير العنب الذى إذا غلا واشتد وقدف بالزبد فهو خمر  
يحرم قليله وكثيره باجماع المسلمين .

---

(٤٠) هو داود بن علي بن خلف الأصبهانى الظاهري (٢٠١ - ٢٧٠ هـ )  
ولد بالكوفة وتوفي في بغداد ، ينسب إليه المذهب الظاهري الذى يأخذ أنصاره  
بظاهر الكتاب والسنة .

(٤١) هو ابراهيم بن خالد بن أبي اليمان الكلبى (توفي ٢٤٠ هـ ) . فقيه  
من الأئمة ، كان حنفيا ثم صاحب الشافعى في مذهبه ، وانفرد بالعديد من  
الاجتهادات الفقهية .

(٤٢) هو محمد بن جرير بن يزيد الطبرى ، عالم موسوعى كتب في التاريخ  
والتفسير والفقه ، ولد في آمل (طبرستان) في ٢٢٤ هـ . وعاش في بغداد  
حتى مات فيها (٣١٠ هـ ) وله (تاريخ الطبرى في اخبار الرسل والملوك )  
واشتهر تفسيره للقرآن الكريم .

(٤٣) هو شريك بن عبد الله بن الحارث النخعى الكوفى (٩٥ - ١٧٧ هـ )  
فقيه ذو دراية كبيرة بعلم الحديث ، عمل بالقضاء في الكوفة فاشتهر بعلمه ،  
ومات فيها .

(٤٤) هو عامر بن شراحيل بن عبد ذى كبار (١٩١ - ١٠٣ هـ ) . اشتهر  
بالشعبي نسبة إلى شعب بطن من همدان . راوية من التابعين . من أشهر  
الحافظ ، ولد وعاش ومات بالكوفة .

(٤٥) هو أبو حنيفة النعمان بن ثابت ، امام الحنفية ، المجتهد المحقق ،  
ولد بالكوفة (٨٠ هـ ) ، ونشأ بها . اشتغل بالتجارة وطلب العلم ، ثم انقطع  
للتدريس والافتاء . توفي في سجن المنصور العباس (١٥٠ هـ ) لرفضه تولى  
القضاء ببغداد .

(٤٦) أذنه يعني شريك النخعى السابق تقديميه .

وأصحاب (القول الثاني) قالوا : لا يسمى خمرا إلا ما كان من العنب .  
وقالوا : إن نبيذ التمر والزيسب إذا كان نيا مسکرا حرم قليله وكثيره  
ولا يسمى خمرا ، فإن طبخ أدنى طبخ حل . وأما عصير العنب إذا طبخ وهو  
مسكر لم يحل ، إلا أن يذهب ثلاثة ، ويبقى ثلاثة . فاما بعد أن يصير خمرا فلا  
يحل وإن طبخ إذا كان مسکرا بلا نزاع .

### ● والقول الأول :

الذى عليه جمهور علماء المسلمين هو الصحيح الذى يدل عليه الكتاب  
والسنة والاعتبار ، فإن الله تعالى قال في كتابه : (إنما الخمر والميسير والأنصاب  
والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتبوه لعلكم تفلحون . إنما يريده  
الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسير ، ويصدكم عن  
ذكر الله وعن الصلاة ، فهل أتم متهمون ) (٤٧) .

واسم (الخمر) في لغة العرب الذين خطبوا بالقرآن كان يتناول المسكر  
من التمر وغيره ، ولا يختص بالمسكر من العنب ، فإنه قد ثبت بالنقل  
الصحيحة أن الخمر لما حرمت بالمدينة النبوية وكان تحريمها بعد غزوة أحد  
في السنة الثالثة من الهجرة لم يكن من عصير العنب شيء ، فإن المدينة ليس  
فيها شجر عنب ، وإنما كانت خمرهم من التمر . فلما حرمت الله عليهم أراقوها  
بأمر النبي صلى الله عليه وسلم ، بل وكسروا أو عيّتها ، وشقوا ظروفها ،  
وكانوا يسمونها (خمرا) . فعلم أن اسم (الخمر) في كتاب الله عام لا يختص  
بعصير العنب .

فروى البخاري (٤٨) في صحيحه عن ابن عمر رضي الله عنهما قال :

(٤٧) الآياتان : ٩٠ ، ٩١ من سورة المائدة . والآية الأولى محفوظ أولها :  
(يا أيها الذين آمنوا) .

(٤٨) هو أبو عبد الله : محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن المغيرة البخاري ،  
لقب بحبر الاسلام ، حافظ ، من ائمة اهل الحديث ، صاحب (الجامع  
الصحيح) من احاديث رسول الله عليه صلی اللہ علیہ وسّلّهُ علیہ السّلّمُ التي اتقاها البخاري من ستمائة  
الف حديث سمعها . ولد في بخاري (١٩٤ هـ) وتوفي في احدى قرى سمرقند  
(٢٥٦ هـ) .

( نزل تحريم الخمر وإن بالمدينة يومئذ لخمسة أشربة ، ما منها شراب العنب ) .. وفي الصحيحين عن أنس (٤٩) رضي الله عنه قال : إن الخمر حرمت يومئذ من البسر (٥٠) والتمر . وفي لفظ لمسلم : لقد انزل الله هذه الآية التي حرم فيها الخمر ، وما بالمدينة شراب إلا من تمر وبسر . وفي لفظ البخاري : وحرمت علينا حين حرمت وما نجد خمر الأعناب إلا قليلاً ، وعامة خمرنا البسر والتمر . وفي الصحيحين عن أنس رضي الله عنه قال : كنت أستقي أبا عبيدة (٥١) وأبي بن كعب (٥٢) من فريخ زهو (٥٣) وتمر فجاءهم آت فقال : إن الخمر قد حرمت ، فقال أبو طلحة (٥٤) : يا أنس ، قم إلى هذه الجرار فأهرقها ، فأهرقتها .

وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم : أن الخمر يكون من الحنطة والشعير ، كما يكون من العنب ، ففي الصحيحين عن ابن عمر أذ عمر بن الخطاب رضي الله عنهما قال على منبر النبي صلى الله

(٤٩) هو أنس بن مالك بن النضرير بن ضمضم البخاري الخزرجي الانصاري ، صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم . ولد بالمدينة قبل الهجرة (١٠ ق هـ) . وكان آخر صحابي يموت بالبصرة (٩٣ هـ) . روى له رجال الحديث ٢٢٨٦ حديثاً .

(٥٠) البسر : بضم الباء هو تمر النخل قبل أن يرطب .

(٥١) هو أبو عبيدة ابن الجراح : عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلال ابن الفهري القرشي ، صحابي جليل ، لقب بأمين الأمة ، أحد العترة المبشرين بالجنة ، فاتح الشام في عبد عمر بن الخطاب . ولد بمكة (٤٠ ق هـ) وتوفي بطاعون عمواس (١٨ هـ) ودفن في غور بيسان .

(٥٢) هو الصحابي الانصاري أبو المنذر : أبي بن كعب بن قيس بن عبد من بنى النجار ، كان حبراً من أحبّار اليهود ، قارئاً كاتباً ، أسلم فكان من كتاب الوحي . شارك في مفازى رسول الله عليه السلام كلها . توفي بالمدينة (٢١ هـ) له ١٦٤ حديثاً .

(٥٣) الزهو : هو البسر المتلون ، واحدته زهوة .

(٥٤) هو زيد بن سهل بن الأسود البخاري الانصاري . صحابي من المجاهدين الأبطال . شهد مع رسول الله مفازية كلها . كان جهير الصوت ، وفي الحديث : ( لصوت أبي طلحة في الجيش خير من ألف رجل ) . ولد ومات في المدينة (٣٦١ ق هـ - ٣٤ هـ) .

عليه وسلم : أما بعد أنها الناس ، إن نزل تحريم الخمر ، وهي من خمسة : من العنب ، والتمر ، والعسل ، والحنطة ، والشعير ، والخمر ما خامر العقل . وروى أهل السنن : أبو داود ، والترمذى ، وابن ماجه <sup>(٥٥)</sup> عن النعمان ابن بشير قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (إن من الحنطة خمرا ، ومن الشعير خمرا ، ومن الزبيب خمرا ، ومن التمر خمرا ، ومن العسل خمرا ) زاد أبو داود : (وأنا أنهى عن كل مسكر) .

وقد استفاضت الأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم بأن كل مسكر خمر ، وهو حرام ، كما في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت : سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن البتع ، وهو نبيذ العسل ، وكان أهل اليمن يشربونه ، فقال : (كل شراب اسكر فهو حرام) <sup>(٥٦)</sup> . وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال : قلت : يا رسول الله . أفتا في شراین کنا نصنعهما باليمن : البتع . وهو من العسل ينبذ حتى يشتد ؟ قال : (فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أعطى جوامع الكلم بخواتيمه فقال : (كل مسكر حرام) <sup>(٥٧)</sup> . وفي صحيح مسلم عن جابر أن رجلا من (جبشان) – وجبشان من اليمن – سأله النبي صلى الله عليه وسلم عن شراب يشربونه بأراضيهم من الذرة يقال له : (المزر) فقال : (asmakr هو ؟) قال : نعم . قال : (كل مسكر حرام ، إن على الله عهدا لمن يشرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال) قالوا : يا رسول الله ! وما طينة الخبال ؟ قال : (عرق أهل النار) أو (عصارة أهل النار) . وفي صحيح مسلم وغيره عن ابن عمر رضي الله عنهما : أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام) <sup>(٥٨)</sup> وفي رواية له : (كل مسكر خمر ، وكل خمر

(٥٥) هو أبو عبد الله ابن ماجه : محمد بن يزيد الربعي القزويني (٤٠٩ - ٢٧٣ هـ) . أحد أئمة الحديث . طاف البلدان في طلبه ، وصنف (سنن ابن ماجه) أحد كتب الحديث الستة المعتمدة .

(٥٦) رواه الشیخان ومالك . وقال يحيى بن معین : هذا أصح حديث روی عن النبي صلى الله عليه وسلم في تحريم المسكر .

(٥٧) رواه الشیخان وأحمد ، وفيه أن الشراب الثاني هو : (المزر) : من الدرة والشعير .

حرام )<sup>(٥٨)</sup> وعن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( ما أمسك  
كتيره فقليله حرام )<sup>(٥٩)</sup> رواه ابن ماجه ، والدارقطني<sup>(٦٠)</sup> ، وصححه ، وقد  
روى أهل السنن مثله من حديث جابر ومن حديث عمرو بن شعيب<sup>(٦١)</sup> عن  
أبيه عن جده . والأحاديث كثيرة صحيحة في هذا الباب .

ولكن عذر من خالفها من أهل العلم أنها لم تبلغهم ، وسمعوا أن من  
الصحابة من شرب النبيذ ، وببلغتهم في ذلك آثار : فظنوا أن الذي شربوه  
كان مسکرا ، وإنما كان الذي تنازع فيه الصحابة هو ما نبذ في الأوعية  
الصلبة ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم ( نهى عن الاتباد في الدباء ) وهو  
القرع ، وفي ( الحتم ) وهو ما يصنع من التراب من الفخار ، ( ونهى عن  
النقير ) وهو الخشب الذي ينقر ، ( ونهى عن المزفت ) وهو الظرف المزفت ،  
( وأمرهم أن يتبدوا في الظروف الموکاة )<sup>(٦٢)</sup> وهو أن ينفع التمر أو الزيسب  
في الماء حتى يحلو ، فيشرب حلوا قبل أن يستند . فهذا حلال باتفاق المسلمين .  
ونهانهم أن يتبدوا هذا النبيذ العلال في تلك الأوعية ، لأن الشدة تدب في  
الشраб شيئاً فشيئاً : فيشربه !! لعل وهو لا يدرى أنه قد اشتد ، فيكون  
قد شرب محrama ، وأمرهم أن يتبدوا في الظرف الذي يربطون فيه ، لأنه  
إن اشتد الشراب انشق الظرف فلا يشربون مسکرا .

والنهى عن ( النبيذ الأوعية القوية ) فيه أحاديث كثيرة مستفيضة ، ثم روى  
عنه اباحة ذلك ، كما في صحيح مسلم عن بريدة بن الحصيبي<sup>(٦٣)</sup> ، قال :

(٥٨) رواهما مسلم والدارقطني ر' محمد وأبو داود .

(٥٩) رواه أيضاً أبو داود والترمذى عن ابن أبي ، والنسائى وأبن حبان  
عن سعد بن أبي وقاص .

(٦٠) هو أبو الحسن الدارقطنى الشافعى : على بن عمر بن أحمد بن مهدى  
امام عصره في الحديث ، اشتهر له كتاب ( السنن ) ، وله غيره في علم الحديث .  
ولد ببغداد وتوفي فيها ٣٠٦ - ٣٨٥ هـ .

(٦١) هو أبو ابراهيم : عمرو بن شعيب بن محمد السهمي القرشى ، من  
بني عمرو بن العاص ، من رجال الحديث ، توفي بالطائف ١١٨ هـ .

(٦٢) الظروف الموکاة : الأوعية التي تربط فوتها .

(٦٣) هو بريدة بن الحصيبي بن عبد الله بن الحارث الاسلامى : من اكابر  
الصحابه ، أسلم قبل بدر ، شهد خير وفتح مكة ، استعمله النبي صلى الله عليه  
علي صدقات قومه ، له ١٦٧ حديثاً ، توفي في مرو ٦٣ هـ .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (كنت نهيتكم عن الأشربة إلا في ظروف الأدم ، فاشربوا في كل وعاء غير أن لا تشربوا مسکرا) وفي رواية (نهيتكم عن الظروف ، وإن ظرفًا لا يحل شيئاً ولا يحرمه ، وكل مسکر حرام) <sup>(٦٤)</sup> فمن الصحابة والتابعين من لم يثبت عنده النسخ فأخذ بالأحاديث الأولى . ومنهم من اعتقد صحة النسخ فأباح الاتباد في كل وعاء ، وهذا مذهب أبي حنيفة والشافعى . والنهى عن بعض الأوعية قول مالك . وعن أحمد روايتان .

فلما سمع طائفة من علماء الكوفة أن من السلف من شرب النبيذ ظنوا أنهم شربوا المسکر : فقال طائفة منهم : كالشافعى ، والنخعى وأبى حنيفة ، وشريك وابن أبى ليلى <sup>(\*)</sup> ، وغيرهم : يحل ذلك ، كم تقدم . وهم في ذلك مجتهدون ، قاصدون للحق ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : (إذا اجتهدت الحاكم فأصاب فله أجران ، وإذا اجتهد الحاكم فأخطاً فله أجر) <sup>(٦٥)</sup> .

وأما سائر العلماء فقلنوا بتلك الأحاديث الصحيحة . وهذا هو الثابت عن الصحابة ، وعليه دل القياس البلى ، فإن الله تعالى قال : (إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ، ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة : فهل أنتم متّهون؟) <sup>(٦٦)</sup> فإن المفسدة التي لأجاهما حرم الله سبحانه وتعالى الخمر ، هي أنها تصد عن ذكر الله ، وعن الصلاة ، وتوقع العداوة والبغضاء . وهذا أمر تشتراك فيه جميع المسکرات ، لا فرق في ذلك بين مسکر ومسکر ، والله سبحانه وتعالى حرم القليل ، لأنّه يدعو إلى الكثير ، وهذا موجود في جميع المسکرات .

### ❷ وقال في تحريم الحشيش (٢٠٤ - ٢١٠ / ٣٤) :

واما (الحشيشة) الملعونة المسکرة : فهي بنزلة غيرها من المسکرات ،

<sup>(٦٤)</sup> رواه أيضاً الترمذى وأحمد ، ومثله عند أبى داود والنسائى .

<sup>(٦٥)</sup> رواه الشیخان عن عمرو بن العاص .

<sup>(٦٦)</sup> الآية ٩١ من سورة المائدة .

(\*) هر الفاضى الفقيه محمد بن عبد الرحمن بن أبى ليلى ابن بلال الانصارى الكوفى ، من أصحاب الرأى ، عاش وتوفى بالكوفة (٧٤ - ١٤٨ هـ) .

والمسكر منها حرام باتفاق العلماء ، بل كل ما يزيل العقل فإنه يحرم أكله ولو لم يكن مسکرا : كالبنج ، فإن المسكر يجب فيه الحد ، وغير المسكر يجب فيه التعزير .

وأما قليل (الخشيشة المسكرة) فحرام عند جماهير العلماء ، كسائر القليل من المسكرات ، وقول النبي صلى الله عليه وسلم : (كل مسکر خمر ، وكل خمر حرام )<sup>(٦٧)</sup> يتناول ما يسکر . ولا فرق بين أن يكون المسکر مأكولا ، أو مشروبا ، أو جاما ، أو مائعا . فلو اصطبغ كالخمر كان حراما ، ولو أماء الشيشة وشربها كان حراما . ونبينا صلى الله عليه وسلم بعث بجموع الكلم ، فإذا قال كلمة جامعة كانت عامة في كل ما يدخل في لفظها ومعناها ، سواء كانت الأعيان موجودة في زمانه أو مكانه ، أو لم تكن .

فلما قال : (كل مسکر حرام)<sup>(٦٨)</sup> تعال ذلك ما كان بالمدينة من خمر التسر وغيرها ، وكان يتناول ما كان بأرض اليمن من خمر الحنطة والشعير والعسل وغير ذلك ، ودخل في ذلك ما حدث بعده من خمر لبن الخيل الذي يتخذه الترك ونحوهم . فلم يفرق أحد من العلماء بين المسکر من لبن الخيل ، والمسکر من الحنطة والشعير ، وإن كان أحدهما موجودا في زمنه كان يعرفه ، والآخر لم يكن يعرفه ، إذ لم يكن بأرض العرب من يتخذ خمرا من لبن الخيل .

وهذه (الخشيشة) فإن أول ما بلغنا أنها ظهرت بين المسلمين في أواخر المائة السادسة وأوائل السابعة ، حيث ظهرت دولة التتر ، وكان ظهورها مع ظهور سيف (جنسخان)<sup>(٦٩)</sup> ، لما أظهر الناس ما نهاهم الله ورسوله عنه من الذنوب سلط الله عليهم العدو ، وكانت هذه الخشيشة الملعونة من أعظم

(٦٧) رواه مسلم وأحمد وأبو داود والدارقطني .

(٦٨) متفق عليه .

(٦٩) هو جنكير خان (ابن يشـوكـى) (١١٦٧ - ١٢٢٧ م) منشئ الامبراطورية المغولية الذى غزا العالم القديم من الصين الى البحر الاسود ، وغزا ديار المسلمين . ولد في اقليم دولون بلدق (بلاد الروس) . وكان اسمه الأصلى تيموجين .

المنكرات ، وهي شر من الشراب المسكر من بعض الوجوه ؛ والمسكر شر منها من وجه آخر ، فإنها مع أنها تسكر أكلها حتى يبقى مصطولاً تورث التخنيث والديوثة ، وتفسد المزاج ، فتجعل الكبير كالسفنج ، وتوجب كثرة الأكل ، وتورث الجنون ، وكثير من الناس صار مجنوناً بسبب أكلها .

ومن الناس من يقول : إنها تغير العقل فلا تسكر كالبنج ، وليس كذلك بل تورث نشوة ولذة وطرباً كالخمر ، وهذا هو الداعي إلى تناولها ، وقليلها يدعوا إلى كثيرها كالشراب المسكر ، والمعتاد لها يصعب عليه فظame عنها أكثر من الخمر ، فضررها من بعض الوجوه أعظم من الخمر ، ولهذا قال الفقهاء : أنه يجب فيها الحد ، كما يجب في الخمر .

وتنازعوا في (نجاستها) ؟ على ثلاثة أوجه في مذهب أحمد وغيره . فقيل هي نجسة . وقيل : ليست بنجسة . وقيل : رطبها نجس كالخمر ، ويابسها ليس بنجس . وال الصحيح أن النجاسة تتناول الجميع ، كما تتناول النجاسة جامد الخمر ومائتها ، فمن سكر من شراب مسكر أو حشيشة مسكرة لم يحل له قربان المسجد حتى يصحو ، ولا [تصح] (٧٠) صلاة حتى يعلم ما يقول ، ولا بد أن يغسل فمه ، ويديه ، وثيابه في هذا وهذا ، وأصلحة فرض عينية ، لكن لا تقبل منه حتى يتوب أربعين يوماً ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : (من شرب الخمر لم تقبل له صلاة أربعين يوماً ، فإن تاب تاب الله عليه ، فإن عاد فشربها كان حقاً على الله أن يسقيه من طينة الخبال ، قيل : وما طينة الخبال ؟ قال : (عصارة أهل النار) أو (عرق أهل النار) (٧١) .

وأما قول القائل : إن هذه ما فيها آية ولا حديث : فهذا من جمله ، فإن القرآن والحديث فيما كلامات جامعة هي قواعد عامة ، وقضايا كليلة . تتناول كل ما دخل فيها ، وكل ما دخل فيها فهو مذكور في القرآن والحديث باسمه العام ، وإلا فلا يمكن ذكر كل شيء باسمه الخاص ، فإن الله بعث محمداً

(٧٠) التوس موجود في النص المطبوع ، ولم يشر المحقق إلى مدلوله .  
(٧١) رواه مسلم وأبو داود وأبي ماجه وأحمد .

صلى الله عليه وسلم إلى جميع الخلق ، وقال : « قل يا أيها الناس انى رسول الله إلينكم جيبيعاً » (٧٣) و قال : « وما أرسلناك إلا كافه للناس » (٧٤) و قال تعالى : « الذى نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً » (٧٥) و قال : « وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين » (٧٦) فاسم (الناس) و (العالمين) يدخل فيه العرب وغير العرب من الفرس والروم والهند والبرر (٧٧) ، فلو قال قائل : إن مخداماً ما أرسل إلى الترك والهند والبرر ، لأن الله لم يذكرهم في القرآن كان جائلاً ، كما لو قال : إن الله لم يرسله إلى بني تميم ، وبني أسد وغطفان ، وغير ذلك من قبائل العرب ، فإن الله لم يذكر هذه القبائل بأسماها الخاصة ، وكما لو قال : إن الله لم يرسله إلى أبي جهل (٧٨) . وعتبة (٧٩) . وشيبة (٨٠) ، وغيرهم من قريش ، لأن الله لم يذكرهم بأسماهم الخاصة في القرآن .

وكذلك لما قال : « إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان » (٨١) دخل في الميسر الذي لم تعرفه العرب ولم يعرفه النبي صلى الله عليه وسلم ، وكل الميسر حرام باتفاق المسلمين . وإن لم يعرفه النبي صلى الله عليه وسلم ، كاللعب بالشطرنج وغيره بالعوض فإنه حرام بجماع المسلمين ، وهو (الميسر) الذي حرمه الله ، ولم يكن على محمد النبي صلى الله عليه وسلم . و (النرد) أيضاً من (الميسر) الذي حرمه الله ، وليس في القرآن

(٧٢) أول الآية ١٥٨ من سورة الأعراف .

(٧٣) أول الآية ٢٨ من سورة سباء .

(٧٤) آخر الآية الأولى من سورة الفرقان .

(٧٥) الآية ١٠٧ من سورة الأنبياء .

(٧٦) لعله يقصد (البربر) .

(٧٧) هو أبو الحكم : عمرو بن هشام بن المغيرة المخزومي القرشي . أشد الناس عنادة للنبي ﷺ ، قتل مع المشركين كافراً في بدر (٢ هـ) .

(٧٨) هو أبو الوليد : عتبة بن ربيعة بن عبد شمس ، من سادات قريش ، علم يده انتهت حرب الفجوار ، منعه الكبر من الإسلام ، قتل يوم بدر (٢ هـ) .

(٧٩) هو شيبة بن ربيعة بن عبد شمس ، من زعماء قريش في أيام حرب بدر (٢ هـ) .

قتل مشركاً يوم بدر (٢ هـ) .

(٨٠) جزء من الآية ٩٠ من سورة المائدة .

ذكر الترد والشطرنج باسم خاص ، بل لفظ الميسر يعنها وجمهور العلماء على أن الترد والشطرنج محرمان بعوض وغير عوض .

وكذلك قوله : « لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم ، ولكن يؤاخذكم بما عتقدتم الأيمان ، فكفارته اطعام عشرة مساكين من أوسع ما تتصisorن أهليكم - إلى قوله - إذا حلفتم » <sup>(٨١)</sup> وقوله : « قد فرض الله لكم تحلاة أيمانكم » <sup>(٨٢)</sup> تناول كل أيمان المسلمين التي كانوا يحلفون بها على عهد النبي صلى الله عليه وسلم والتي صاروا يحلفون بها بعد ، فلو حلف بالفارسية والتركية والهندية والبربرية باسم الله تعالى بتلك اللغة انعقدت يمينه ، ووجبت عليه الكفارة إذا حث باتفاق العلماء ، مع أن اليمين بهذه اللغات لم تكن من أيمان المسلمين على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذا بخلاف من حلف بمحلوقات : كالحلف بالكتيبة والملائكة ، والشيخ ، والملوك ، وغير ذلك ، فإن هذه ليست من أيمان المسلمين ، بل هي شرك ، كما قال صلى الله عليه وسلم : ( من حلف بغير الله فقد أشرك ) <sup>(٨٣)</sup> .

وكذلك قال تعالى : « فإن لم تجدوا ماء ف蒂مموا صعيدا » <sup>(٨٤)</sup> يعم كل ما يسمى صعيدا ، ويعم كل ماء : سواء كان من المياه الموجودة في زمن النبي صلى الله عليه وسلم أو ما أحدث بعده . فلو استخرج قوم عيونا وكان فيها ماء متغير اللون والريح والطعم وأصل الخلقة ، وجب الاغتسال به بلا تباع نعرفه بين العلماء ، وإن لم تكن تلك المياه معروفة عند المسلمين على عهد النبي صلى الله عليه وسلم ، كما قال تعالى : « اقتلوا المشركين حيث وجدتموههم » <sup>(٨٥)</sup> فدخل فيه كل مشرك من العرب وغير العرب ، كمشركى

(٨١) جزء من الآية ٨٩ من سورة المائدة .

(٨٢) أول الآية الثانية من سورة التحرير .

(٨٣) رواد أهل السنن من حديث ابن عمر .

(٨٤) صواب الآية ( فلم تجدوا ماء ف蒂مموا صعيدا ) جزء من الآية ٤٣ من سورة النساء ، وجزء من الآية ٦ من سورة المائدة .

(٨٥) صواب الآية ( فاقتلو المشركين حيث وجدتموههم ) جزء من الآية ٥ من سورة التوبة .

الترك ، والهند ، والبربر ، وان لم يكن هؤلاء من قتلوا على عهد النبي صلى الله عليه وسلم .

وكذلك قوله تعالى : « قاتلوا الدين لا يؤمنون بالله ، ولا باليوم الآخر ، ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ، ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب ، حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون » <sup>(٨٦)</sup> يدخل فيه جميع أهل الكتاب ، وإن لم يكونوا من قتلوا على عهد النبي صلى الله عليه وسلم ، فإن الذين قتلوا على زمانه كانوا من نصارى العرب والروم ، وقاتل اليهود قبل نزول هذه الآية ، وقد دخل فيها النصارى : من القبط ، والجشة ، والجركس ، والأئل ، واللاص ، والكرج ، وغيرهم . فهذا وأمثاله تظير عموم القرآن لكل ما دخل في لفظه ومعناه ، وإن لم يكن باسمه الخاص .

ولو قدر بأن اللفظ لم يتناوله وكان في معنى ما في القرآن والسنة الحق به بطريق الاعتبار والقياس ، [ كما ] <sup>(٨٧)</sup> دخل اليهود والنصارى والفرس [ في عموم الآية ] <sup>(٨٧)</sup> و [ دخلت ] <sup>(٨٧)</sup> جميع المskرات في معنى خمر العنب ، وأنه بعث محمدا صلى الله عليه وسلم بالكتاب والميزان ، ليقوم الناس بالقسط ، و (الكتاب) القرآن و (الميزان) العدل . والقياس الصحيح هو من العدل . لأنه لا يفرق بين التماثلين ، بل سوى بينهما ، فاستوت السينات في المعنى الموجب للتحريم ، لم يخص أحدها بالتحريم دون الآخر ، بل من العدل أن يسوى بينهما ، ولو لم يسو بينهما كان تناقضا ، وحكم الله ورسوله منزه عن التناقض . ولو أن الطيب حمى المريض عن شيء لما فيه من الضرر وأباحه له لخرج عن قانون الطب . والشرع طب القلوب ، والأنباء أطباء القلوب والأديان ، ولا بد إذا أجل الشرع شيئاً منه أن يخص هذا بما يفرق به بينه وبين هذا ، حتى يكون [ فيه ] <sup>(٨٧)</sup> معنى خاص بما حرمه دون ما أحله . والله أعلم .

(٨٦) الآية ٢٩ من سورة التوبة .

(٨٧) الأقواس موجودة في النص المطبوع ، ولم يشر المحقق الى مدلولها .

● وقال رحمة الله في حرمة الخبائث (١٧٩ - ١٨٠ / ١٧) :

وقوله تعالى : « ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث » (٨٨) إخبار عنه أنه سيفعل ذلك ، فأحل النبي صلى الله عليه وسلم الطيبات وحرم الخبائث مثل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير فإنها عادية باعية ، فإذا أكلها الناس - والغاذى شبيه بالمحندي - صار في أخلاقهم شوب من أخلاق هذه البهائم وهو البغى والعدوان ، كما حرم الدم المسفوح لأنه مجتمع قوى النفس الشهوية الغضبية ، وزيادته توجب طغيان هذه القوى ، وهو مجرى الشيطان من البدن ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : (إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم ) (٨٩) . ولهذا كان شهر رمضان إذا دخل صفت الشياطين ، لأن الصوم جنة .

فالطيبات التي أباحها هي المطاعم النافعة للعقل والأخلاق ، والخبائث هي الضارة للعقل والأخلاق ، كما أن الخمر أم الخبائث لأنها تفسد العقول والأخلاق ، فأباح الله للمتقين الطيبات التي يستعينون بها على عبادة ربهم التي خلقوا لها ، وحرم عليهم الخبائث التي تضرهم في المقصود الذي خلقوا له ، وأمرهم مع أكلها بالسكر ، ونهاهم عن تحريمها ، فمن أكلها ولم يشرك ترك ما أمر الله به واستحق العقوبة . قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم ، واشكروا الله ان كتتم إيمانكم بعدون » (٩٠) . وفي الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمدده عليها ، ويشرب الشربة فيحمدده عليها ) (٩١) وفي حديث آخر : ( الطعام الشاكر بمنزلة الصائم الصابر ) (٩٢) . وقال تعالى : « لتسألن يومئذ عن النعيم » (٩٣) أي عن شكره ، فإنه لا يسع شيئا

(٨٨) جزء من الآية ١٥٧ من سورة الاعراف .

(٨٩) رواه الشیخان وابو داود .

(٩٠) الآية ١٧٢ من سورة البقرة .

(٩١) رواه مسلم عن انس .

(٩٢) رواه احمد والترمذى وابن ماجه وابو داود .

(٩٣) جزء من الآية ٨ من سورة التكاثر .

ويعاقب من فعله ، ولكن يسأله عن الواجب الذى أوجبه معه ، وعما حرمه عليه .

### • وقال في الاستدلال بالقياس المطلق (٦٧ - ٦٨ / ٢٩) :

لا نزاع أن المقدمتين إذا كانتا معلومتين والفتا على الوجه المعتدل : انه (٩٤) يفيد الملم بالنتيجة . وقد جاء في صحيح مسلم مرفوعا : (كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام) (٩٥) ، لكن هذا لم يذكره النبي صلى الله عليه وسلم ليستدل به على منازع ينazuءه ، بل التركيب في هذا كما قال أيضا في الصحيح (كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام) أراد أن يبين لهم أن جميع المسكرات داخلة في مسمى الخمر الذي حرمه الله . فهو بيان لمعنى الخمر ، وهم قد علموا أن الله حرم الخمر وكانوا يسألونه عن أشربة من عصير العنب ، كما في الصحيحين عن أبي موسى أنه صلى الله عليه وسلم : (سئل عن شراب يصنع من الذرة يسمى المزر ، وشراب يصنع من العسل يسمى البتم . وكان قد أوتي جوامع الكلم ، فقال : كل مسكر حرام) (٩٦) . فأراد أن يبين لهم بالكلمة الجامعة – وهي القضية الكلية – أن كل مسكر خمر . ثم جاء بما كانوا يعلّسونه من أن (كل خمر حرام) حتى يثبت تحريم المسكر في قلوبهم ، كما صرّح به في قوله (كل مسكر حرام) ولو اقتصر على قوله : (كل مسكر حرام) لتأوله متأنل على أنه أراد القدر الأخير (٩٧) كما تأوله بعضهم .

ونهذا قال أحميد : قوله (كل مسكر خمر) أبلغ . فإنهم لا يسمون القدر الأخير خمرا . ولو قال : (كل مسكر خمر) فقط لتأوله بعضهم على أنه أراد دخوله في اسم الخمر التي حرمتها الله .

والفرض هنا : ان صورة القياس المذكورة فطرية لا تحتاج إلى تعلم . بل هي عند الناس بمنزلة الحساب ، ولكن هؤلاء يطولون العبارات ويغربونها .

(٩٤) أنه : يقصد القياس المطلق .

(٩٥) رواه مسلم والدارقطني وأحمد وأبو داود .

(٩٦) رواه الشیخان وأحمد .

(٩٧) القدر الآخر : أى الذى يسبب السكر .

● وقال في حد المسميات الشرعية (٢٣٦ - ٢٣٥) :

الأسماء التي علق الله بها الأحكام في الكتاب والسنة : منها ما يعرف حده ومسماه بالشرع ، فقد بيته الله ورسوله : كاسم الصلاة والزكاة والصيام والحج ، والإيمان ، والكفر والنفاق . ومنه ما يعرف حده باللغة ، كالشمس والقمر ، والسماء والأرض ، والبر والبحر ، ومنه ما يرجع حده إلى عادة الناس وعرفهم ، فيتنوّع بحسب عاداتهم ، كاسم البيع والنكاح والقبض والدرهم والدينار ، ونحو ذلك من الأسماء التي لم يحدها الشارع بحد ، ولا لها حد واحد يشتراك فيه جميع أهل اللغة ، بل يختلف قدره وصفته باختلاف عادات الناس .

فما كان من النوع الأول فقد بيته الله ورسوله ، وما كان من الثاني والثالث فالصحابة والتابعون المخاطبون بالكتاب والسنة قد عرفوا المراد به ، لمعرفتهم بمسماه المحدود في اللغة ، أو المطلق في عرف الناس وعاداتهم من غير حد شرعى ولا لغوى ، وبهذا يحصل التفقه في الكتاب والسنة .

والاسم إذا بين النبي صلى الله عليه وسلم حد مسماه لم يلزم أن يكون قد نقله عن اللغة أو زاد فيه . بل المتضمن أنه عرف مراده بتعريفه هو صلى الله عليه وسلم كيف ما كان الأمر ، فإن هذا هو المقصود ، وهذا كاسم الخمر ، فإنه قد بين أن كل مسكر خمر ، فعرف المراد بالقرآن ، وسواء كانت العرب قبل ذلك تطلق لفظ الخمر على كل مسكر أو تخص به عصير العنب ، لا يحتاج إلى ذلك ، إذ المطلوب معرفة ما أراد الله ورسوله بهذا الاسم ، وهذا قد عرف ببيان الرسول صلى الله عليه وسلم ، وبأن الخمر في لغة المخاطبين بالقرآن كانت تتناول نبيذ التمر وغيره ، ولم يكن عندهم بالمدينة خمر غيرها ، وإذا كان الأمر كذلك فما أطلقه الله من الأسماء وعلق به الأحكام من الأمر والنهى والتحليل والتحريم لم يكن لأحد أن يقيده إلا بدلالة من الله ورسوله .

● وقال في علل الأحكام الشرعية (١٩٥ - ١٩٢) :

(قاعدة) الحسنات تعلل بعلة بين : أحدهما : ما تتضمنه من جلب المصلحة والمنفعة . والثانية : ما تتضمنه من دفع المفسدة والمضرة .

وكذلك السيئات تعلل بعلتين :

احداهما : ما تتضمنه من المفسدة والمضررة .

والثانية : ما تتضمنه من الصد عن المنفعة والمصلحة .

مثال ذلك قوله تعالى : « إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ، ولذكر الله أكبر » (٩٨) وبين الوجهين جميعا ، فقوله : « إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر » بيان لما تتضمنه من دفع المفاسد والمضار ، فإن النفس إذا قام بها ذكر الله ودعاؤه – لاسيما على وجه الخصوص – أكسبها ذلك صبغة صالحة تنهى عن الفحشاء والمنكر ، كما يحبه الإنسان من نفسه ، ولهذا قال تعالى : « واستعينوا بالصبر والصلاحة » (٩٩) فإن القلب يحصل له من الفرح والسرور وقرة العين ما يعنيه عن اللذات المكرورة ، ويحصل له من الخشية والتعظيم لله والهبة . وكل واحد من رجائه وخشيته ومحبته ناه عنها .

وقوله : « ولذكر الله أكبر » بيان لما فيها من المنفعة والمصلحة أي ذكر الله الذي فيها أكبر من كونها نهاية عن الفحشاء والمنكر ، فإن هذا هو المقصود لنفسه ، كما قال : « إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله » (١٠٠) ، والأول تابع ، فهذه المنفعة والمصلحة أعظم من دفع تلك المفسدة ، ولهذا كان المؤمن الفاسق يؤول أمره إلى الرحمة ، والمنافق المتبع أمره صائر إلى الشقاء ، فإن الإيمان بالله ورسوله هو صالح السعادة وأصلها .

ومن ظن أن المعنى ولذكر الله أكبر من الصلاة فقد أخطأ ، فإن الصلاة أفضل من الذكر المجرد بالنص والاجماع . والصلاحة ذكر الله لكنها ذكر على أكمل الوجوه ، فكيف يفضل ذكر الله المطلق على أفضل أنواعه ؟ ومثال ذلك قوله صلى الله عليه وسلم : (عليكم بقيام الليل !凡ه قربه إلى ربكم ، ودأب الصالحين قبلكم ، ومنها عن الاثم ، ومكفرة للسيئات ، ومطردة للداعي

(٩٨) جزء من الآية ٤٥ من سورة العنكبوت .

(٩٩) جزء من الآية ٤٥ من سورة البقرة .

(١٠٠) جزء من الآية ٩ من سورة الجمعة .

الحسد )<sup>(١٠١)</sup> فيـن ما فيهـ من المصلحة بالقرب إلـى الله وموافـقة الصالـحين ، وـمن دفعـ المفسـدة بالـنهـي عنـ المستـقبل منـ السـيـئـات ، والـتكـفـير لـلـماـضـي مـنـهـا ، وـهوـ نـظـيرـ الآـيـةـ .

وكـذـلـكـ قولـهـ : « وـأـقـمـ الـصـلـاةـ طـرـفـ النـهـارـ وـزـلـفـاـ مـنـ اللـيلـ إـنـ الحـسـنـاتـ يـذـهـبـنـ السـيـئـاتـ »<sup>(١٠٢)</sup> ، فـهـذـاـ دـفـعـ المؤـذـىـ ، ثـمـ قـالـ : « ذـلـكـ ذـكـرـىـ لـلـذـاكـرـينـ »<sup>(١٠٣)</sup> . فـهـذـاـ مـصـلـحةـ ، وـفـضـائـلـ الأـعـمـالـ وـثـوـابـهاـ وـفـوـائدـهاـ وـمـنـافـعـهاـ كـثـيرـ فـيـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ مـنـ هـذـاـ النـمـطـ ، كـقـولـهـ فـيـ الجـهـادـ : « يـغـفـرـ لـكـمـ ذـنـوبـكـمـ وـيـدـخـلـكـمـ جـنـاتـ تـجـرـىـ مـنـ تـحـتـهـاـ الـأـنـهـارـ »<sup>(١٠٤)</sup> إـلـىـ قولـهـ : « وـأـخـرىـ تـجـبـونـهـ نـصـرـ مـنـ اللهـ وـفـتـحـ قـرـيبـ »<sup>(١٠٥)</sup> ، فـبـيـنـ مـاـ فـيـهـ مـنـ دـفـعـ مـفـسـدـةـ الـذـنـوبـ وـمـنـ حـصـولـ مـصـلـحةـ الرـحـمـةـ بـالـجـنـةـ ، فـهـذـاـ فـيـ الـآـخـرـةـ ، وـفـيـ الدـنـيـاـ النـصـرـ وـالـفـتـحـ ، وـهـمـاـ أـيـضاـ دـفـعـ الـمـضـرـةـ وـحـصـولـ الـمـنـفـعـةـ ، وـظـائـرـهـ كـثـيرـةـ .

وـأـمـاـ مـنـ السـيـئـاتـ فـكـقـولـهـ : « إـنـمـاـ يـرـيدـ الشـيـطـانـ أـنـ يـوـقـعـ بـيـنـكـمـ العـداـوةـ وـالـبغـضـاءـ فـيـ الـخـمـرـ وـالـمـيـسـرـ ، وـيـصـدـكـمـ عـنـ ذـكـرـ اللهـ وـعـنـ الـصـلـاةـ »<sup>(١٠٥)</sup> فـبـيـنـ فـيـ الـعـلـتـينـ :

أـحـدـاهـاـ : حـصـولـ مـفـسـدـةـ الـعـداـوةـ الـظـاهـرـةـ وـالـبغـضـاءـ الـبـاطـنـةـ .  
وـالـثـانـيـةـ : المـنـعـ مـنـ الـمـصـلـحةـ التـىـ هـىـ رـأـسـ السـعـادـةـ ، وـهـىـ ذـكـرـ اللهـ وـالـصـلـاةـ ، فـيـصـدـ عـنـ الـمـأـمـورـ بـهـ إـيـجابـاـ أوـ اـسـتـحـبـاـ .

وـبـهـذـاـ المعـنىـ عـلـلـواـ أـيـضاـ كـراـهـيـةـ أـنـوـاعـ الـمـيـسـرـ مـنـ الشـطـرـنجـ وـنـحـوـهـ ، فـإـنـهـ يـورـثـ هـذـهـ المـفـسـدـةـ وـيـصـدـ عـنـ الـمـأـمـورـ بـهـ .

(١٠١) رواه الترمذى من حديث سلمان الفارسى ، وصواب آخره أن قيام الليل (مطردة للداء عن الجن) بدلاً من مطردة لداعى الجن . وـمـنـ أـخـرـ جـهـهـ اـيـضاـ اـحـمـدـ وـالـبـيـهـقـىـ وـالـحـاـكـمـ وـذـلـكـ عـنـ بـلـالـ ، وـقـالـ الـحـاـكـمـ: صـحـيـعـ عـلـىـ شـرـطـ الـبـخـارـىـ .

(١٠٢) الآية ١١٤ من سورة هود

(١٠٣) جـزـءـ مـنـ الآـيـةـ ١٢ـ مـنـ سـوـرـةـ الصـفـ .

(١٠٤) جـزـءـ مـنـ الآـيـةـ ١٣ـ مـنـ سـوـرـةـ الصـفـ .

(١٠٥) جـزـءـ مـنـ الآـيـةـ ٩١ـ مـنـ سـوـرـةـ الـمـائـةـ .

**ثانياً:**

## **في ترجيح مذهب أهل المدينة في الخمر والمخدرات**

● وقال رحمة الله في الفرق بين مذهبى أهل المدينة واهل الكوفة (٦ - ١٠ / ٢١) :

وأهل الكوفة في باب الأشربة مخالفون لأهل المدينة وسائر الناس ، ليست الخمر عندهم إلا من العنب ، ولا يحرمون القليل من المسكر ، إلا أن يكون خمرا من العنب ، أو أن يكون من نيز التمر أو الزبيب النيء ، أو أن يكون من مطبوخ عصير العنب إذا لم يذهب ثلاثة . وهم في الأطعمة في غاية التحرير ، حتى حرموا الخيل والنصب ، وقيل : إن أبا حنيفة يكره الضب والضباع ونحوها .

فأخذ أهل الحديث في الأشربة يقول أهل المدينة وسائر أهل الأمصار ، موافقة للسنة المستفيضة عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه في التحرير ، وزادوا عليهم في متابعة السنة .

وصنف الإمام أحمد كتابا كبيرا في الأشربة ما علمت أحدا صنف أكبر منه ، وكتابا أصغر منه . وهو أول من أظهر في العراق هذه السنة ، حتى إنه دخل بعضهم بغداد فقال : هل فيها من يحرم النبيذ ؟ فقالوا : لا ، إلا أحمد بن حنبل دون غيره من الأئمة ، وأخذ فيه بعامة السنة ، حتى إنه حرم العصير والنبيذ بعد ثلاث <sup>(١)</sup> . وإن لم يظهر فيه شدة ، متابعة للسنة المأثورة في ذلك ، لأن الثلاث مظنة ظهور الشدة غالبا . والحكمة هنا : مما تخفي ، فأقيمت المظنة مقام الحكمة ، حتى إنه كره الخلطين ، إما كراهة تنزيه أو تحرير ، على اختلاف الروايتين عنه ، وحتى اختلف قوله في الاتباع في

(١) يقصد ثلاث ليالى .

**الأوعية** : هل هو مباح ، أو محرم ، أو مكروه ؟ لأن أحاديث النهي كثيرة جدا ، وأحاديث النسخ قليلة . فاختلف اجتهاده : هل تنسخ تلك الأخبار المستفيضة بمثل هذه الأخبار التي لا تخرج عن كونها أخبار آحاد ولم يخرج البخاري منها شيئا ؟

وأخذوا في الأطعمة بقول أهل الكوفة : لصحة السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم بتحريم كل ذي ناب من السباع ، وكل ذي مخلب من الطير . وتحريم لحوم الحمر ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم أنكر على من تسك في هذا الباب بعدم وجود نص التحرير في القرآن ، حيث قال : ( لا أئنين أحدكم متكتنا على أريكته يأتيه الأمر من أمرى مما أمرت به أو نهيت عنه فيقول : بيتنا وبينكم هذا القرآن ، فما وجدنا فيه من حلال أحللناه ، وما وجدنا فيه من حرام حرمناه . ألا وإنى أوتت الكتاب ومثله معه ، وإن ما حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم كما حرم الله تعالى )<sup>(٢)</sup> . وهذا المعنى محفوظ عن النبي صلى الله عليه وسلم من غير وجه .

وعلموا أن ما حرمه رسول الله صلى الله عليه وسلم : إنما هو زيادة تحريم ، ليس نسخا للقرآن ، لأن القرآن إنما دل على أن الله لم يحرم إلا الميتة والدم ولحم الخنزير ، وعدم التحرير ليس تحليلًا ، وإنما هو بقاء لأمر على ما كان ، وهذا قد ذكره الله في سورة الأنعام التي هي مكية بالاتفاق العلماء ، ليس كما ظنه أصحاب مالك والشافعى أنها من آخر القرآن نزولا ، وإنما سورة المائدة هي المتأخرة ، وقد قال الله فيها : « أحل لكم الطيبات »<sup>(٣)</sup> ، فعلم أن عدم التحرير المذكور في سورة الأنعام ليس تحليلًا ، وإنما هو عفو . فتحريم رسول الله صلى الله عليه وسلم رافع للغفو ليس نسخا للقرآن .

لكن لم يوافق أهل الحديث الكوفيين على جميع ما حرموه ، بل أحلوا الخيل ، لصحة السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم بتحليلها يوم خير ، وبأنهم

(٢) رواه أبو داود والترمذى وأبن ماجه وأحمد والدارمى .

(٣) جزء من الآية ٥ من سورة المائدة .

دبحوا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فرسا وأكلوا لحمه ، وأحلوا الضب لصحة السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم بأنه قال : ( لا أحرمه ) <sup>(٤)</sup> . وبأنه أكل على مائته وهو ينظر ، ولم ينكِر على من أكله ، وغير ذلك مما جاءت فيه الرخصة .

فتقسوا عما حرم أهل الكوفة في الأطعمة ، كما زادوا على أهل المدينة في الأشربة ، لأن النصوص الدالة على تحريم الأشربة ، لأن النصوص الدالة على تحريم الأشربة المسكرة أكثر من النصوص الدالة على تحريم الأطعمة .

ولأهل المدينة سلف عن الصحابة والتابعين في استحلال ما أحلوه ، أكثر من سلف أهل الكوفة في استحلال المسكر . والمفاسد الناشئة من المسكر : أعظم من مفاسد خبائث الأطعمة ، ولهذا سميت الخمر (أم الخبائث ) كما سماها عثمان بن عفان رضي الله عنه وغيره ، وأمر النبي صلى الله عليه وسلم بجلد شاربها ، و فعله هو وخلفاؤه ، وأجمع عليه العلماء ، دون المحرمات من الأطعمة ، فإنه لم يحد فيها أحد من أهل العلم إلا ما بلغنا عن الحسن البصري <sup>(\*)</sup> ، بل قد أمر صلى الله عليه وسلم بقتل شارب الخمر في الثالثة أو الرابعة ، وإن كان الجمهوّر على أنه منسوخ . ونهى النبي صلى الله عليه وسلم - فيما صح عنه - عن تخليل <sup>(٥)</sup> الخمر ، وأمر بشق ظروفها وكسر دنانها ، وإن كان قد اختلفت الرواية عن أحمد : هل هذا باق ، أو منسوخ ؟

ولما كان الله سبحانه وتعالى إنما حرم الخبائث لما فيها من الفساد : إما في العقول ، أو الأخلاق ، أو غيرها : ظهر على الذين استحلوا بعض المحرمات من الأطعمة أو الأشربة من التقص بقدر ما فيها من المفسدة ، ولو لا التأويل لاستحقوا العقوبة .

(٤) رواه مالك عن عبد الله بن عمر .

(٥) أي جعلها خلا .

(\*) هو الإمام أبو سعيد : الحسن بن يسار البصري ، عالم فقيه ناسك ، ذو سعة في العلم وجرؤة في الحق ، عاش بالبصرة وتوفي فيها ( ٢١ - ١١٠ هـ )

ومعلوم أن مذهب أهل المدينة في الأشربة أشد من مذهب الكوفيين ، فإن أهل المدينة وسائل الأمصار وفقهاء الحديث يحرمون كل مسكر ، وإن كل مسكر خمر وحرام ، وإن ما اسكته كثيرون قليله حرام ، ولم ينazuع في ذلك أهل المدينة لا أولهم ولا آخرهم ، سواء كان<sup>(٦)</sup> من الشمار أو الحبوب ، أو العسل أو لبن الخيل ، أو غير ذلك . والكوفيون لا خمر عندهم إلا ما اشتد من عصير العنب ، فإن طبخ قبل الاشتداد حتى ذهب ثلاثة حل ، ونبذ التمر والزبيب محرم إذا كان مسكتاً نيناً ، فإن طبخ أدنى طبخ حل وإن اسكته ، وسائل الأنبذة تحل وإن اسكتت ، لكن يحرمون المسكر منها .

وأما الأطعمة فأهل الكوفة أشد فيها من أهل المدينة ، فانهم مع تحريم كل ذي ناب من السابع وكل ذي مخلب من الطير ، وتحريم اللحم حتى يحرمون الضب والضبع . والخيل تحرم عندهم في أحد القولين ، ومالك يحرم تحريماً جازماً ما جاء في القرآن ، فذوات الأنابيب إما أن يحرموا تحريماً دون ذلك ، وأما أن يكرها في المشهور ، وروى عنه كراهة ذوات المخالب ، والطير لا يحرم منها شيئاً ولا يكره ، وإن كان التحريم على مراتب ، والخيل يكرهها ، ورويت الإباحة والتحريم أيضاً .

ومن تدبر الأحاديث الصحيحة في هذا الباب علم أن أهل المدينة أتبّع للسنة ، فإن باب الأشربة قد ثبت فيه عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم من الأحاديث ما يعلم من علمها أنها من أبلغ المتواردات ، بل قد صح عنـه في النهي عن الخليطين والأوعية ما لا يخفى على عالم بالسنة ، وأما الأطعمة فإنه وإن قيل : إن مالكا خالف أحاديث صحيحة في التحريم ، ففى ذلك خلاف . والأحاديث الصحيحة التي خالفها من حرم الضب وغيره تقاوم ذلك أو تربو عليه ، ثم أن هذه الأحاديث قليلة جداً بالنسبة لأحاديث الأشربة .

---

(٦) أي المسكر .

وأيضاً فمالك معه في ذلك آثار عن السلف ، كابن عباس ، وعائشة :  
وعبد الله بن عمر وغيرهم مع ما تأوله من ظاهر القرآن ، ومبين الأشربة ليس  
معه لا نص ولا تيسير ، بل قوله مخالف للنص والقياس .

وأيضاً فتحريم جنس الخمر أشد من تحريم اللحوم الخبيثة ، فانها يجب  
اجتنابها مطلقاً ، ويجب على من شربها الحد ، ولا يجوز اقتناها . وأيضاً  
فمالك جوز اتلاف ، عينها اتباعاً لما جاء من السنة في ذلك ، ومنع من  
تخليها ، وهذا كله فيه من اتباع السنة ما ليس في قول من خالقه من أهل  
الكوفة ، فلما كان تحريم الشارع للأشربة المسكرية أشد من تحريمه للأطعمة :  
كان القول الذي يتضمن موافقة الشارع أصح .

ومما يوضح هذا أن طائفة من أهل المدينة استحلت الغناء حتى صار  
محكى ذلك عن أهل المدينة ، وقد قال عيسى بن إسحاق الطباع : سئل مالك  
عما يترخص فيه بعض أهل المدينة من الغناء ؟ فقال : إنما يفعله عندنا الفساق  
.. ومعلوم أن هذا أخف مما استحله من استحل الأشربة ، فإنه ليس في تحريم  
الغناء من النصوص المستفيضة عن النبي صلى الله عليه وسلم ما في تحريم  
الأشربة المسكرية ، فعلم أن أهل المدينة اتبع للسنة .

#### ● وقال رحمة الله في اختلافهما في العقوبة ( ٣٨٣ - ٣٨٤ ) :

أهل المدينة يتبعون ما خطب به عمر بن الخطاب على منبر رسول الله  
صلى الله عليه وسلم حيث قال : الرجم في كتاب الله حق على كل من زنا من  
الرجال والنساء إذا احصن وقامت البينة أو كان الجبل أو الاعتراف .  
وكذلك يحدون في الخمر بما إذا وجد سكراناً ، أو تقياً ، أو وجدت منه  
الرائحة ولم يكن هناك شبهة ، وهذا هو المأثور عن النبي صلى الله عليه  
 وسلم وخلفائه الراشدين كعمر وعثمان وعلى .

وأبو حنيفة والشافعي لا يرون الحد إلا باقرار أو بينة على الفعل وزعموا  
أن ذلك شبهة ، وعن أحمد روايتان .

ومعلوم أن الأول أشبه لسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وسنة

خلفائه الراشدين ، وهو حفظ لحدود الله تعالى التي أمر الله بحفظها ، والشبيهة في هذا كالشبيهة في البينة والاقرار الذي يتحمل الكذب والخطأ .

ومن ذلك أن أهل المدينة يرون ( العقوبات المالية ) مشروعة ، حيث مضت بها سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وسنة خلفائه الراشدين ، كما أن العقوبات البدنية مشروعة حيث مضت بها السنة . وقد أنكر العقوبات المالية من أنكرها من أهل الكوفة ومن اتبعهم ، وادعوا أنها منسوخة ، ومن أين يأتون على نسخها بحجة ؟ وهذا يفعلونه كثيراً إذا رأوا حديثاً صحيحاً يخالف قولهم ، وأما علماء أهل المدينة وعلماء الحديث فرأوا السنن والآثار قد جاءت بالعقوبات المالية ، كما جاءت بالعقوبات البدنية : مثل كسر دنان الخمر ، وشق ظروفها ، وتحريق حانوت الخمار ، كما صنع موسى بالعجل ، وصنع النبي صلى الله عليه وسلم بالأصنام . وكما أمر عليه السلام عبد الله بن عيسى<sup>(١)</sup> بتحريق الشوين المغصرين ، وكما أمرهم عليه السلام بكسر القدور التي فيها لحم الحمر تم اذن لهم في غسلها . وكما ضعف القود على من سرق من غير الحرز ، وفي حديث عبد الله بن عمر بن الخطاب غرم الضالة المكتومة وضعف ثمن دية الذمي المقول عمداً .

\* \* \*

---

(١) هو الصحابي الناسك عبد الله بن عمرو بن العاص ( ٧٣ ق هـ - ٦١٦ م ) : اسلم قبل أبيه . وخانس الحروب والغزوات في سبيل الله ، وله ٧٠٠ حديث .

## ثالثاً :

### في التداوى بالخمر وسائل المحرمات النجسة

● قال رحمة الله في اوجه تحريم كل ذلك (٢٣ - ٢٢ / ٢٣٩) :

التمداوى بالمحرمات النجسة محرم ، والدليل عليه من وجوه :

● احدهما :

أن الأدلة الدالة على التحريم مثل قوله : « حرمت عليكم الميتة »<sup>(١)</sup> و : « كل ذي ناب من السباع حرام »<sup>(٢)</sup> و : « إنما الخمر والميسر والأنصاب والأذلام رجس »<sup>(٣)</sup> عامة في حال التداوى وغير التداوى ، فمن فرق بينهما فقد فرق بين ما جمع الله بينه وخصوص العموم ، وذلك غير جائز .

إذن قيل : فقد أباحها للضرورة ، والتمداوى مضطرب فتباح له ، أو أنا تقىش إياحتها للمريض على إياحتها للجائع بجامع الحاجة إليها .

ويؤيد ذلك أن المرض يسقط الفرائض من القيام في الصلاة ، والصيام في شهر رمضان ، والانتقال من الطهارة بما إلى الطهارة بالصعيد ، فكذلك يبيح المحارم ، لأن الفرائض والمحارم من واحد واحد .

يؤيد ذلك أن المحرمات من العلية واللباس مثل الذهب والحرير قد جاءت السنة ببابحة اتخاذ الأقاف من الذهب ، وربط الأسنان به ، ورخص للتزيير عبد الرحمن في لباس الحرير من حكة كانت بهما ، فدللت هذه الأصول الكثيرة على اباحة المحظورات حين الاحتياج ، والافتقار إليها .

(١) جزء من الآية ٣ من سورة المائدة .

(٢) رواه مالك في (الموطأ) عن أبي هريرة .

(٣) جزء من الآية ٩٠ من سورة المائدة .

قلت : أما اباحتها للضرورة فحق ، وليس التداوى بضرورة لوجوه :

● اولها :

أن كثيرا من المرضى أو أكثر المرضى يشفون بلا تداوى ، لاسيما في أهل الوبير والقرى ، والساكين في نواحي الأرض يشفهم الله بما خلق فيهم من القوى <sup>الجوية</sup> في أجسادهم الرافعة للمرض ، وفيما يسره لهم من نوع حركة وعمل ، أو دعوة مستجابة ، أو رقية نافعة ، أو قوة للقلب ، وحسن التوكل ، إلى غير ذلك من الأسباب الكثيرة غير الدواء ، وأما الأكل فهو ضروري ، ولم يجعل الله أجساد الحيوان تقوم إلا بالغذاء ، فلو لم يكن يأكل ملائكة . ثبتت بهذا أن التداوى ليس من الضرورة في شيء .

● ثالثها :

أن الأكل عند الضرورة واجب . قال مسروق <sup>(٤)</sup> : من اضطر إلى الميّة فلم يأكل فمات دخل النار ، والتمداوى غير واجب ومن نازع فيه : خصمه السنة في المرأة السوداء التي خيرها النبي صلى الله عليه وسلم بين الصبر على البلاء ودخول الجنة ، وبين الدعاء بالعافية . فاختارت البلاء والجنة . ولو كان رفع المرض واجبا لم يكن للتخيير موضع ، كدفع الجوع ، وفي دعائه لأبي بالحمرى ، وفي اختياره العمى لأهل قباء ، وفي دعائه بفناء أمته بالطعن والطاعون ، وفي نفيه عن الفرار من الطاعون .

وخصمه حال أنبياء الله المبتلين الصابرين على البلاء ، حين لم يتعاطوا الأسباب الدافعة له : مثل أيوب <sup>(٥)</sup> عليه السلام ، وغيره .

وخصمه حال السلف الصالح ، فإن أبا بكر الصديق رضي الله عنه حين قالوا له : ألا ندعوك لك الطيب ؟ قال : قد رأني ، قالوا : فما قال لك ؟ قال :

---

(٤) هو أبو عائشة : مسروق بن الأجدع بن مالك الهمداني الوادعى ، تابعى ثقة من أهل اليمن ، ذو علم بالفتيا ، وسكن الكوفة ، ومات سنة ٦٣ هجرية .

(٥) هو أيوب نبي الله الصابر ، من أنبياء العرب قبل موسى ، كان يسكن أرض (عوض) شرقى فلسطين ، أو في حوران ، اشتهر بصبره على ابتلاء الله له بالمرض وغيره ، حتى فرج الله عليه .

انى فعال نا اريد . ومثل هذا ونحوه يروى عن الربيع بن خيم المخت  
المنيب الذى هو افضل الكوفيين ، او كافضلهم ، وعمر بن عبد العزيز الخليفة  
الراشد الهاشمى ، وخلق كثير لا يحصون عددا .

ولست أعلم سالفاً أوجب التداوى ، وإنما كان كثير من أهل الفضل والمعروف يفضل تركه تفضلاً و اختياراً ، لما اختار الله ورضي به ، وتسليمًا له وهذا النصوص عن أحمد وان كان من أصحابه من يوجبه ، ومنهم من يستحبه ، ويرجحه . كطريقة كثير من السلف استمساكاً لما خلقه الله من الأسباب ، وجعله من سنته في عباده .

ثالثها:

أن الدواء لا يستثنى ، بل وفي كثير من الأمراض لا يظن دفعه للمرض ،  
إذ لو امطر ذلك لم يمت أحد ، بخلاف دفع الطعام للمسفحة والمجاعة ، فإنه  
مستيقن بحكم سنة الله في عباده وخلقه .

رایعہا :

أن المرضي يكون له أدوية شتى ، فإذا لم ينفع بالمحرم انتقل إلى المحلل، ومحال أن لا يكون له في الحلال شفاء أو دواء ، الذي أنزل الداء انزل لكل داء دواء إلا الموت ، ولا يجوز أن يكون أدوية الادواء في القسم المحرم ، وهو سبحانه الرزوف الرحيم . وإلى هذا الاشارة بالحديث المروي : ( إن الله لم يجعل شفاء أمتي فيما حرم عليها )<sup>(٦)</sup> بخلاف المسفة فإنها وإن اندفعت بأى طعام أتفق ، إلا أن الخبيث إنما يباح عند فقد غيره ، وإن صورت مثل هذا في الدواء فتلك صورة نادرة ، لأن المرض أندر من الجوع بكثير ، وتعيين الدواء المعين وعدم غيره نادر ، فلا ينتقض هذا . على أن في الأوجه السالفة غنى<sup>(٧)</sup> .

(٦) رواه الشیخان واحمد وابن ماجه و معناه عند الترمذی وأبی داود .

(٧) لا أشك في أن هذا الوجه الرابع هو عمدة الاوجه في الرد على من قال  
بباحة التداوى بال مجرمات ، اذ لا يسهل التسليم بانتقاد الاوجه السابقة  
من التداوى عطفا ، لتمارض ذلك مع مشروعية الاخذ بالاسباب ، وأمره  
بالتمارض بالتمارض .

## ● خامسها :

وفيه فقه الباب : أن الله تعالى جعل خلقه مفتقرين إلى الطعام والغذاء ، لا تندفع مجاعتهم ومسغبهم إلا بنوع الطعام وصنفه ، فقد هدانا وعلمنا النوع الكافر للمسغبة المزيل للمخصصة . وأما المرض فإنه يزيلاه بأنواع كثيرة من الأسباب : ظاهرة وباطنة ، روحانية وجسمانية ، فلم يتعين الدواء مزيلًا . ثم الدواء بنوعه لم يتعين لنوع من أنواع الأجسام في إزالة الداء المعين . ثم ذلك النوع المعين يخفى على أكثر الناس ، بل على عامتهم دركه ومعرفته الخاصة ، المزاولون منهم هذا الفن ، أولوا الأفهام والعقول ، يكون الرجل منهم قد أفنى كثيراً من عمره في معرفته بذلك ، ثم يخفى عليه نوع المرض وحقيقة ، ويختفي عليه دواؤه وشفاؤه ، ففارقت الأسباب المزيلة للمرض الأسباب المزيلة للمخصصة في هذه الحقائق البينة وغيرها ، فكذلك افترقت حكماتها كما ذكرنا . وبهذا ظهر الجواب عن الأقىسة المذكورة ، والقوس الجامع فيما يسقط ويباح للحاجة والضرورة ما حضرنى الآن .

أما سقوط ما يسقط من القيام والصيام ، والاغتسال : فلا مفرعة ذلك مستيقنة بخلاف التداوى .

وأيضاً فإن ترك المأمور به أيسر من فعل المنهي عنه ، قال النبي صلى الله عليه وسلم : (إذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه ، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم) <sup>(٨)</sup> . فاظظر كيف أوجب الاجتناب عن كل منهي عنه ، وفرق في المأمور به بين المستطاع وغيره ، وهذا يكاد يكون دليلاً مستقلاً في المسألة .

وأيضاً : فإن الواجبات من القيام وال الجمعة والحجج تسقط بأنواع من المشقة التي لا تصلح لاستباحة شيء من المحظورات ، وهذا بين بالتأمل .

وأما الحلية : فإنما أبيح الذهب للأئف ، وربط الأسنان ، لأنه اضطرار ، وهو يسد الحاجة يقيناً كالأكل في المخصصة .

---

(٨) رواه أحمد .

وأما لبس الحرير : للحكة والجرب إن سلم ذلك ، فإن الحرير والذهب ليسا محرمين على الاطلاق ، فانهما قد أبيحا لأحد صنفى المكلفين ، وأبيح للصنف الآخر بعضهما ، وأبيح للتجارة فيهما ، واهداهما للمشركين . فعلم أنهما أبيحا لطلق الحاجة ، وال الحاجة إلى التداوى أقوى من الحاجة إلى تزيين النساء ، بخلاف المحرمات من النجاسات ، وأبيح أيضا لحصول المصلحة بذلك في غالب الأمر .

ثم الفرق بين الحرير والطعام : أن باب الطعام يخالف باب اللباس لأن تأثير الطعام في الأبدان أشد من تأثير اللباس ، على ما قد مضى . فالمحرم من الطعام لا يباح إلا للضرورة التي هي المسفة والمخصصة ، والمحرم من اللباس يباح للضرورة وللحاجة أيضاً ، هكذا جاءت السنة ، ولا جمع بين ما فرق الله بينه . والفرق بين الضرورات وال حاجات معروف في كثير من الشرعيات ، وقد حصل الجواب عن كل ما يعارض به في هذه المسألة .

### ● الوجه الثاني :

أخرج مسلم في صحيحه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن الخمر أي تداوى بها ؟ فقال : ( أنها داء ، وليس بدواء ) <sup>(٩)</sup> فهذا نص في المنع من التداوى بالخمر ، ردا على من أباحه ، وسائر المحرمات مثلها قياساً ، خلافاً لمن فرق بينهما ، فإن قياس المحرم من الطعام أشبهه من الغراب بالغراب ، بل الخمر قد كانت مباحة في بعض أيام الإسلام ، وقد أباح بعض المسلمين من نوعها الشرب دون الاستكار والميّة والدم بخلاف ذلك .

فإن قيل : الخمر قد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنها داء وليس بدواء ، فلا يجوز أن يقال : هي دواء بخلاف غيرها . وأيضاً نفي إباحة التداوى بها أجزاء اصطناعها واعتصارها ، وذلك داع إلى شربها ولذلك اختصت بالحد بها دون غيرها من المطاعم الخبيثة لقوة محبة الأنفس لها .

فأقول : أما قولك : لا يجوز أن يقال : هي دواء . فهو حق ، وكذلك

---

(٩) رواه الشیخان وأحمد وابن حبان ويعناه عند الترمذی وأبی داود .

القول في سائر المحرمات على ما دل عليه الحديث الصحيح : ( إن الله لم يجعل شفاءكم في حرام )<sup>(١٠)</sup> ثم مَاذا تريـد بهذا ؟ أتـريـد أنـ الله لم يـخلقـ فيها قـوـة طـبـيعـيـة منـ السـخـونـة وـغـيرـها ؟ جـرـتـ العـادـة فـيـ الـكـفـارـ وـالـفـسـاقـ أـنـهـ يـنـدـفـعـ بـهـاـ بـعـضـ الـأـدـوـاءـ الـبـارـدـةـ<sup>(١١)</sup> . كـسـائـرـ الـقـوـىـ وـالـطـبـائـعـ الـتـىـ أـوـدـعـهـاـ جـيـعـ الـأـدوـيـةـ مـنـ الـأـجـسـامـ . أـمـ تـرـيـدـ شـيـئـاـ آـخـرـ ؟ فـإـنـ أـرـدـتـ الـأـوـلـ فـهـوـ باـطـلـ بـالـقـضـائـاـ الـمـجـرـيـةـ الـتـىـ تـواـطـأـتـ عـلـيـهـاـ الـأـمـمـ ، وـجـرـتـ عـنـدـ كـثـيرـ مـنـ النـاسـ مـجـرـيـ الـفـرـوـرـيـاتـ . بـلـ هـوـ رـدـ لـمـ يـشـاهـدـ وـيـعـاـينـ . بـلـ قـدـ قـيـلـ : إـنـهـ رـدـلـلـقـرـآنـ ، لـقـولـهـ تـعـالـىـ : « قـلـ فـيـهـاـ اـثـمـ كـبـيرـ وـمـنـافـعـ لـلـنـاسـ »<sup>(١٢)</sup> وـلـعـلـ هـذـاـ فـيـ الـخـمـرـ أـظـهـرـ مـنـ جـيـعـ الـمـقـالـاتـ الـمـعـلـوـمـةـ مـنـ طـيـبـ الـأـبـدـانـ .

وـإـنـ أـرـدـتـ أـنـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ أـخـبـرـ أـنـهـ دـاءـ لـلـنـفـوـسـ وـالـقـلـوبـ وـالـعـقـولـ ، وـهـىـ أـمـ الـخـيـاثـ ، وـالـنـفـسـ وـالـقـلـبـ هـوـ الـمـلـكـ الـمـطـلـوبـ صـلـاحـهـ وـكـمـالـهـ ، وـإـنـماـ الـبـدـنـ آـلـهـ لـهـ ، وـهـوـ تـابـعـ لـهـ مـطـيـعـ لـهـ طـاعـةـ الـمـلـائـكـةـ رـبـهـ ، فـإـذـاـ صـلـحـ الـقـلـبـ صـلـحـ الـبـدـنـ كـلـهـ ، وـإـذـاـ فـسـدـ الـقـلـبـ فـسـدـ الـبـدـنـ كـلـهـ ، فـالـخـمـرـ هـىـ دـاءـ وـمـرـضـ لـلـقـلـبـ مـفـسـدـ لـهـ ، مـضـعـضـ لـأـفـضـلـ خـواـصـهـ الـذـىـ هـوـ الـعـقـلـ وـالـعـلـمـ ، وـإـذـاـ فـسـدـ الـقـلـبـ فـسـدـ الـبـدـنـ كـلـهـ ، كـمـاـ جـاءـتـ بـهـ الـسـنـةـ ، فـتـصـيرـ دـاءـ لـلـبـدـنـ مـنـ هـذـاـ الـوـجـهـ بـوـاسـطـةـ كـوـنـهـ دـاءـ لـلـقـلـبـ . وـكـذـلـكـ جـيـعـ الـأـمـوـالـ الـمـغـصـوبـةـ وـالـمـسـرـوـقـةـ فـإـنـهـ رـبـمـاـ صـلـحـ عـلـيـهـ الـبـدـنـ وـنـبـتـ وـسـمـنـ لـكـنـ يـفـسـدـ عـلـيـهـ الـقـلـبـ فـيـفـسـدـ الـبـدـنـ بـفـسـادـهـ .

وـأـمـاـ الـمـصـلـحـةـ : الـتـىـ فـيـهـ فـانـهـ مـنـفـعـةـ لـلـبـدـنـ فـقـطـ ، وـتـقـعـهـاـ مـتـاعـ قـلـيلـ ، فـهـىـ أـنـ أـصـلـحـتـ شـيـئـاـ يـسـيرـاـ فـهـىـ فـيـ جـنـبـ مـاـ تـفـسـدـهـ كـلـاـ إـصـلـاحـ . وـهـذـاـ بـعـيـنـهـ مـعـنـىـ قـولـهـ تـعـالـىـ : ( فـيـهـاـ اـثـمـ كـبـيرـ وـمـنـافـعـ لـلـنـاسـ ، وـاـشـهـمـاـ أـكـبـرـ مـنـ تـقـعـهـمـاـ )<sup>(١٣)</sup> فـهـذـاـ لـعـمـرـىـ شـأـنـ جـيـعـ الـمـحـرـمـاتـ ، فـإـنـ فـيـهـاـ مـنـ الـقـوـةـ الـخـيـثـةـ

(١٠) رواه ابن حبان في صحيحه .

(١١) اشارة من المحقق الى وجود ثقب في الاصل .

(١٢) جـزـءـ مـنـ الـآـيـةـ ٢١٩ـ مـنـ سـوـرـةـ الـبـقـرـةـ .

(١٣) جـزـءـ مـنـ نـفـسـ الـآـيـةـ السـابـقـةـ .

التي تؤثر في القلب ثم البدن في الدنيا والآخرة ما يربى على ما فيها من منفعة قليلة تكون في البدن وحده في الدنيا خاصة .

على أنا وإن لم نعلم جهة المفسدة في المحرمات ، فإننا نقطع أن فيها من المفاسد ما يربى على ما ظنه من المصالح . فافهم هذا فإن به يظهر فقه المسألة وسرها .

واما افضاؤه إلى اعتصارها : فليس شئ ، لأنه يمكن أخذها من أهل الكتاب ، على أنه يحرم اعتصارها ، وإنما القول إذا كانت موجودة أن هذا منتقض باطفاء الحرق بها ، ودفع الغصة إذا لم يوجد غيرها .

واما اختصاصها بالحد : فإن الحسن البصري يوجب الحد في الميضة أيضا ، والدم ولحم الخنزير ، لكن الفرق أن في النفوس داعيا طبعيا وباعثا إراديا إلى الخمر ، فنصب رادع شرعى وزاجر دنيوى أيضا ليتقابلا ، ويكون مدعاعة إلى قلة شربها ، وليس كذلك غيرها مما ليس في النفوس إليه كثير ميل ، ولا عظيم طلب .

### ● الوجه الثالث :

ما روى حسان بن مخارق قال : قالت أم سلمة <sup>(١٤)</sup> اشتكت لى بنت ، فنبذت لها في كوز ، فدخل النبي صلى الله عليه وسلم وهو يغلى ، فقال : ( ما هذا ؟ ) فقلت : إن بنتي اشتكت فنبذنا لها هذا ، فقال : ( إن الله لم يجعل شفاءكم في حرام ) رواه أبو حاتم بن حبان (\*) في صحيحه – وفي رواية

(١٤) هي أم المؤمنين أم سلمة ، هند بنت أبي أمية من المغيرة القرشية المخزومية ، تزوجها النبي عليه صلوات الله عليه وسلم وهو يغلى من جرح أصيب به يوم أحد ، روى لها ٣٧٨ حديثا ، ولدت بمكة وماتت بالمدينة ( ٢٨ ق هـ - ٦٢ هـ ) .

(\*) هو أبو حاتم : محمد بن حبان بن أحمد بن حبان التميمي الحنظلي البستي ، ولد في بست ( ٢٧٠ هـ ) من بلاد سجستان . أحد مشاهير المحدثين في زمانه ، فقيه ، وقاضى سمرقند لمدة ، توفي في بست أيضا ( ٣٥٤ هـ ) ، كثير التصنيف ، أشهر مصنفاته ( المسند الصحيح ) يقال : انه أصح من سنن ماجه

( ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم ) وصححه بعض الحفاظ ، وهذا الحديث نص في المسألة .

### ● الوجه الرابع :

ما رواه أبو داود في السنن أن رجلا وصف له ضفدع يجعلها في دواء ، فنهى النبي صلى الله عليه وسلم عن قتل الضفدع ، وقال : ( ان نفنتها تسبح ) <sup>(١٥)</sup> فهذا حيوان محرم ولم يبح للتداوي ، وهو نص في المسألة . ولعل تحريم الضفدع أخف من تحريم الخبائث غيرها ، فإنه أكثر ما قيل فيها أن نفنتها تسبح ، فما ظنك بالخنزير والميالة وغير ذلك . وهذا كله بين المك استخفافه بطلب الطب واقتضائه واجرائه مجرى الرفق بالمريض وتطيب قلبه ، ولهذا قال الصادق المصدوق لرجل : قال له : أنا طبيب ، قال : ( أنت رفيق والله طبيب ) <sup>(١٦)</sup> .

### ● الوجه الخامس :

ما روی أيضاً في سنته ( أن النبي صلى الله عليه وسلم : نهى عن الدواء الخبيث ) ، وهو نص جامع مانع ، وهو صورة الفتوى في المسألة .

### ● الوجه السادس :

الحديث المرفوع : ( ما أبالي ما أتيت – أو ما ركبت – إذا شربت ترياقاً ، أو تعلقت تميمة ، أو قلت الشعر من نفس ) <sup>(١٧)</sup> مع ما روی من كراهية من كره الترياق من السلف على أنه لم يقابل ذلك نص عام ، ولا خاص يبلغ ذروة المطلب ، وسنان القصد في هذا الموضع ، ولو لا أنني كتبت هذا من حفظي لاستقصيت القول على وجه يحيط بما دق وجل ، والله المهدى إلى سواء السبيل .

\* \* \*

(١٥) رواه أيضاً أحمد والنسائي .

(١٦) رواه أحمد وأبو داود .

(١٧) رواه أحمد وأبو داود .

## رابعاً :

### في صلة تحريم النمر بتحريم الزرد والشطرونج

● قال رحمة الله في أوجه تحريم كل ذلك (٢٣٩ - ٢٢٣ / ٢٢) :

الزرد ينهى عنه وإن لم يكن معه أكل [ مال ] <sup>(١)</sup> بالباطل . وهذا يتقرر بوجوه يتبيّن بها تحريم (الزرد) و (الشطرونج) ونحوهما :

## ● أحدهما :

ان يقال : النهى عن هذه الأمور ليس مختصاً بصورة المقامرة فقط ، فإنه لو بذل العوض أحد المتلاعبين أو أجنبي لكان من صور الجعلة ، ومع هذا فقد نهى عن ذلك ، إلا فيما ينفع : كالمسابقة ، والمناضلة كما في الحديث : ( لا سبق إلا في خف <sup>(٢)</sup> ، أو حافر <sup>(٣)</sup> ، أو نصل <sup>(٤)</sup> ، أو قمارا <sup>(٥)</sup> ) لأن بذل المال فيما لا ينفع في الدين ولا في الدنيا منهى عنه ، وإن لم يكن قمارا . وأكل المال بالباطل حرام بنص القرآن ، وهذه الملاعنة من الباطل لقول النبي صلى الله عليه وسلم : ( كل لهو يلهو به الرجل فهو باطل ، إلا رمية بقوسه ، أو تأديبه فرسه ، أو ملاعبة امرأته فإنهن من الحق ) <sup>(٦)</sup> . قوله ( من الباطل ) أي مما لا ينفع ، فإن الباطل ضد الحق . والحق يراد به الحق الموجود اعتقاده والخبر عنه . ويراد به الحق المقصود الذي ينبغي أن يقصد ، وهو الأمر النافع فيما ليس ن هذا فهو باطل ، ليس بنافع .

(١) القوس موجود بالنص المطبوع ، ولم يشر المحقق إلى مدلوله .

(٢) الخف : يقصد الإبل .

(٣) الحافر : يقصد الخيول .

(٤) النصل : يقصد الأسهم .

(٥) رواه أحمد وابن حبان وغيرهما عن أبي هريرة .

(٦) رواه الطبراني ، له شواهد عند أهل السنن

وقد يرخص في بعض ذلك إذا لم يكن فيه مضره راجحة ، لكن لا يوكل به المال ، ولهذا جاز السباق بالأقدام ، والمصارعة ، وغير ذلك ، وان نهى عن أكل المال به . وكذلك رخص في الضرب بالدف في الأفراح ، وان نهى عن أكل المال به . فتبيّن أن ما نهى عنه من ذلك ليس مخصوصاً بالمقامرة ، فلا يجوز قصر النهي على ذلك . ولو كان النهي عن الترد ونحوه مجرد المقامرة لكان الترد مثل سباق الخيل ، ومثل الرمي بالنشاب ، ونحو ذلك ، فإن المقامرة إذا دخلت في هذا حرمته مع أنه عمل صالح واجب أو مستحب ، كما في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( ارموا واركبوا ، وأن ترموا أحب إلى من أن تركبوا ) <sup>(٧)</sup> و ( من تعلم الرمي ثم نسيه فليس مما ) <sup>(٨)</sup> . وكان هو وخلفاؤه يسابقون بين الخيل ، وقرأ على المنبر : « وادعوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل » <sup>(٩)</sup> .. الآية ثم قال : ( ألا إن القوة الرمي ، إلا إن القوة الرمي ) <sup>(١٠)</sup> فكيف يشبه ما أمر الله به ورسوله واتفق المسلمون على الأمر به بما نهى الله ورسوله وأصحابه من بعده ؟ وإذا لم يجعل الموجب للتحريم إلا مجرد المقامرة كان الترد والشطرنج كالمناصلة .

### ● الوجه الثاني :

أن يقال : هب : أن علة التحرير في الأصل هي المقامرة لكن الشارع قرن بين الخمر والميسر في التحرير ، فقال تعالى : « إنما الخمر والميسر والأنصاب والأذلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون . إنما يريده الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة : فهل أتتم منتهون » <sup>(١١)</sup> ؟ فوصف الأربعـة بأنـها رجـس من عمل الشـيطان . وأمر باجتنـابـها ، ثـم خـصـ الخـمـرـ والمـيـسرـ بـأـنـهـ يـريـدـ الشـيـطـانـ أـنـ يـوقـعـ بـيـنـكـمـ العـداـوةـ وـالـبغـضـاءـ فـيـ الـخـمـرـ وـالـمـيـسرـ ، وـيـصـدـكـمـ

(٧) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه والدارمي .

(٨) رواه مسلم .

(٩) جزء من الآية ٦٠ من سورة الانفال .

(١٠) رواه مسلم عن عقبة بن عامر .

(١١) من الآياتان ٩٠ ، ٩١ من سورة المائدـةـ .

عن ذكر الله وعن الصلاة . ويهدى من لم ينته عن ذلك بقوله تعالى : « فهل أتكم متهمون » كما علق الفلاح بالاجتساب في قوله : « فاجتبوا نعلكم شلعون » . ولهذا يقال : ان هذه الآية دلت على تحريم الخمر والميسر من عدة أوجه :

ومعلوم أن (الخمر) لما أمر باجتنابها حرم مقاربتها بوجه ، فلا يجوز اقتناها ، ولا شرب قليلها ، بل كان النبي صلى الله عليه وسلم قد أمر باراقتها ، وشق طروفها ، وكسر دنانها ونهى عن تخليلها وإن كانت ليتامي ، مع أنها اشتريت لهم قبل التحريم ، ولهذا كان الصواب الذي هو المقصود عن أحمد وابن المبارك (١٢) وغيرهما : أنه ليس في الخمر شيء محترم : لا خمرة الخلال ولا غيرها ، وأنه من اتخاذ خلا فعليه أن يفسده قبل أن يتخرس : بأن يصب في العصير خلا ، وغير ذلك مما يمنع تخميره ، بل كان النبي صلى الله عليه وسلم (نهى عن الخلطين) (١٣) لئلا يقوى أحدهما على صاحبه ، فيفضي إلى أن يشرب المسكر من لا يدرى . ونهى عن الاتباد في الأوعية التي يدب السكر فيها ولا يدرى ما به ، كالدباء ، والحنتم ، والظرف المزفت ، والمنتور من الخشب ، وأمر بالاتباد في السقاء الموكاء ، لأن السكر ينظر : إذا كان في الشراب انشق الظرف ، وإن كان في نسخ ذلك أو بعضه نزاع ليس هذا موضع ذكره .

فالملصود سد الذرائع المفضية إلى ذلك بوجه من الوجوه .

وكذلك كان يشرب النبيذ ثلاثة ، وبعد الثلاث يسقيه ، أو يريقه . لأن الثالث مظنة سكره ، بل كان أمر بقتل الشارب في الثالثة أو الرابعة . فهذا كله (١٤) [ سدا للذرية ] ، لأن النفوس لما كانت تشتهي ذلك ، وفي اقتناها

---

(١٢) هو أبو عبد الرحمن : عن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي : شيخ الإسلام ، الحافظ ، المجاهد ، جمع العلم والشجاعة والسماء ، علم من أعلام الحديث والفقه والقراءة والتاريخ ، من سكان خراسان ( ١١٨ - ١٨١ هـ ) .

(١٣) متفق عليه .

(١٤) اشارة من المحقق الى وجود بياض في الاصل .

— ولو للتخليل — ما قد يفضي إلى شربها ، كما أن شرب قليلاً يدعو إلى  
كثيرها فنهى عن ذلك .

فهذا (الميسر) المفرون (بالخمر) إذا قدر أن علة تحريره أكل المال  
بالباطل ، وما في ذلك من حصول المفسدة ، وترك المنفعة . ومن المعلوم أن  
هذه الملاعبة تشتهيها النفوس ، وإذا قويت الرغبة فيها أدخل فيها العوض ،  
كما جرت به العادة ، وكان من حكم الشارع أن ينهى عما يدعو إلى ذلك  
لو لم يكن فيه مصلحة راجحة ، وهذا بخلاف المغالبات التي قد تنفع : مثل  
المسابقة ، والمصارعة ، ونحو ذلك . فإن تلك فيها منفعة راجحة لقوية  
الأبدان فلم ينه عنها لأجل ذلك ، ولم تجر عادة النفوس بالاكتساب بها .  
وهذا المعنى نبه عليه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله : (من لعب بالنرد شير  
فكأنما صبغ يده في لحم خنزير ودمه ) <sup>(١٥)</sup> فإن الخامس يده في ذلك يدعوه  
إلى أكل الخنزير ، وذلك مقدمة أكله وسببه وداعيته ، فإذا حرمت ذلك فكذلك  
اللعبة الذي هو مقدمة أكل المال بالباطل وسببه وداعيته .

وبهذا يتبيّن ما ذكر العلماء من أن المغالبات ثلاثة أنواع . فيما كان معينا  
على أمر الله به في قوله : (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط  
الخيل ) <sup>(١٦)</sup> جاز بجعل <sup>(١٧)</sup> وبغير جعل ، وما قد يكون فيه منفعة بلا مضرة  
راجحة : كالمسابقة ، والمصارعة : جاز بلا جعل .

### ● الوجه الثالث :

أن يقال : قول القائل إن الميسر إنما حرم لمجرد المقامرة دعوى مجردة ،  
وظاهر القرآن والسنة والاعتبار يدل على فسادها . وذلك أن الله تعالى  
قال : «إنما يريده الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر  
والميسر ، ويسركم عن ذكر الله وعن الصلاة» <sup>(١٨)</sup> . فنبه على علة التحرير ،

(١٥) رواه مسلم وأبو داود وأحمد .

(١٦) جزء من الآية ٦٠ من سورة الانفال .

(١٧) هي المكافأة كأنها أجر العامل .

(١٨) جزء من الآية ٩١ من سورة المائدة .

وهي ما في ذلك من حصول المفسدة ، وزوال المصلحة الواجبة والمستحبة ، فإن وقوع العداوة والبغضاء من أعظم الفساد . وصدود القلب عن ذكر الله وعن الصلاة — اللذين كل منهما إما واجب وإما مستحب — من أعظم الفساد .

ومن المعلوم أن هذا يحصل في اللعب بالشطرنج والردد ونحوهما ، وإن لم يكن فيه عوض ، وهو في الشطرنج أقوى ، فإن أحدهم يستغرق قلبه وعقله وفكرة فيما فعل خصمه ، وفيما يريد أن يفعل هو ، وفي لوازمه ذلك ، ولوازم لوازمه ، حتى لا يحسن بجوعه ولا عطشه ، ولا من يسلم عليه ، ولا بحال أهله ، ولا بغير ذلك من ضرورات نفسه وما له ، فضلاً أن يذكر ربه أو الصلاة . وهذا كما يحصل لشارب الخمر ، بل كثيراً من الشراب يكون عقله أصحى من كثير من أهل الشطرنج والردد . واللاعب بها لا تنقضى نهمته منها إلا بدلست<sup>(١٩)</sup> بعد دست ، كما لا تنقضى نهمة شارب الخمر إلا بقدح بقدح<sup>(٢٠)</sup> ، وتبقى آثارها في النفس بعد انتقامتها أكثر من آثار شارب الخمر ، حتى تعرض له في الصلاة ، والمرض ، وعند ركوب الدابة ، بل عند الموت ، وأمثال ذلك من الأوقات التي يطلب فيها ذكره لربه وتوجهه إليه . تعرض له تماثيلها ، وذكر الشاه ، والروح والفرزان<sup>(٢١)</sup> ، ونحو ذلك . فصدها للقلب عن ذكر الله قد يكون أعظم من صد الخمر ، وهي إلى الشرب أقرب ، كما قال أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضي الله عنه لللاعبين : ( ما هذه التماثيل التي أتم لها عا��ون ) وقلب الرقة؟! وكذلك العداوة والبغضاء بسبب غلبة أحد الشخصين للأخر ، وما يدخل في ذلك من التظالم ، والتكاذب ، والخيانة التي هي من أقوى أسباب العداوة والبغضاء ، وما يكاد لاعبها يسلم عن شيء من ذلك .

(١٩) الدست في الشطرنج ونحوه معناه الفلة . فالدست لي : أي غلت ، والدست على : أي خسرت . ويقال : فلان حسن الدست : أي شطرنجي ماهر

(٢٠) هكذا وجدت بالنص المطبوع ، ومقتضى السياق أن تكون : بقدح بعد قدح .

(٢١) كلها أسماء لقطع من قطع الشطرنج .

وال فعل إذا اشتمل كثيراً على ذلك وكانت الطباع تقتضيه ولم يكن فيه مصلحة راجحة حرمة الشارع قطعاً ، فكيف إذا اشتمل على ذلك غالباً ؟ ! وهذا أصل مستمر في أصول الشريعة ، كما قد بسطناه في ( قاعدة سد الذرائع ) وغيرها ، وبينما أن كل فعل أفضى إلى المحرم كثيراً : كان سبباً للشر والفساد ، فإذا لم يكن فيه مصلحة راجحة شرعية ، وكانت مفسدته راجحة : نهى عنه ، بل كل سبب يفضي إلى الفساد نهى عنه ، إذا لم يكن فيه مصلحة راجحة ، فكيف بما كثر افضاؤه إلى الفساد ، ولهذا نهى عن الخلوة بالأجنبية . وأما النظر فلما كانت الحاجة تدعوا إلى بعضه رخص منه فيما (٢٣) تدعوه الحاجة ، لأن الحاجة سبب الاباحة ، كما أن الفساد والضرر سبب التحرير ، فإذا اجتمعا رجع اعلاهما ، كما رجع عند الضرر أكل الميتة ، لأن مفسدة الموت شر من مفسدة الاغتسال بالخبيث . ( والنرد والشطرنج ) ونحوهما من المغالبات فيها من المفاسد ما لا يحصى ، وليس فيها مصلحة معتبرة ، فضلاً عن مصلحة مقاومة . غايتها أن يلهي (٢٤) [ النفس ] ويريحها ، كما يقصد شارب الخمر ذلك . وفي راحة النفس بالمباح الذي لا يصد عن المصالح ولا يجتلب المفاسد غنى ، والمؤمن قد أغناه الله بحلاله عن حرامه ، وبفضل الله عن سواه « ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ، ويرزقه من حيث لا يحتسب » (٢٥) . وفي سنن ابن ماجه وغيره ، عن أبي ذر (٢٦) : إن هذه الآية لما نزلت قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( يا أبو ذر ، لو أن الناس كلهم عملوا بهذه الآية لوسعتهم ) وقد بين سبحانه في هذه الآية أن المتقى يدفع عنه المضرة ، وهو أن يجعل له مخرجاً من ضيق على الناس ، ويجلب له المنفعة ويرزقه من حيث لا يحتسب ) (٢٧) وكل ما يقتدى به الحى مما تستريح

(٢٣) هكذا في النص المطبوع ، والسيق يقتضى أن تكون : فيما .

(٢٤) إشارة من الحق إلى بياض بالأصل .

(٢٥) آخر الآية ٢ ، وأول الآية ٣ من سورة الطلاق .

(٢٦) هو أبو ذر : جندي بن جنادة بن عبيد ، من بنى غفار من كنانة بن خريمة : صحابي جليل ، قديم الإسلام ، أول من حيا رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بتحية الإسلام ، اشتهر بالحرص على انصاف الفقراء ، روى له البخاري ومسلم ٢٨١ حديثاً . مات منفياً في ( الزبدة ) من قرى المدينة ( ٣٢ هـ ) .

(٢٧) هكذا القوس في النص المطبوع ، لا يستبين أوله .

به النفوس وتحتاج إليه في طيبها وإن شراحها فهو من الرزق ، والله تعالى يرزق ذلك من اتقاه بفعل المأمور وترك المحظور . ومن طلب ذلك بالنرد والشطرنج ونحوهما من الميسر : فهو بمنزلة من طلب ذلك بالخمر ، وصاحب الخمر يطلب الراحة ولا يزيد إلّا تعباً وغماً ، وإن كانت تقيده مقداراً من المسرور : فما يعقبه من المضار ويفوته من المسار أضعاف ذلك ، كما جرب ذلك من جربه ، وهكذا سائر المحرمات .

ومما يبين أن (الميسر) لم يحرم لمجرد أكل المال بالباطل — وإن كان أكل المال بالباطل محرماً ، ولو تجرد عن الميسر ، فكيف إذا كان في الميسر ؟ ! — بل في الميسر علة أخرى غير أكل المال بالباطل ، كما في الخمر : أن الله قرن بين الخمر والميسر ، وجعل العلة في تحريم هذا هي العلة في تحريم هذا ، ومعلوم أن الخمر لم يحرم لمجرد أكل المال بالباطل ، وإن كان أكل ثمنها من أكل المال بالباطل : فكذلك الميسر .

يبين ذلك أن الناس أول ما سألوه رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخمر والميسر : انزل الله تعالى : « يسألونك عن الخمر والميسر ؟ قل : فيهما إثم كبير ومنافع للناس ، وأثنهما أكبر من نفعهما » (٢٨) و (المنافع) التي كانت ، قيل هي المال . وقيل : هي اللذة . ومعلوم أن الخمر كان فيها كلا هذين ، فانهم كانوا ينتفعون بثمنها والتجارة فيها ، كما كانوا ينتفعون باللذة التي في شربها ، ثم إنه صلى الله عليه وسلم لما حرم الخمر (لعن الخمر وعاصرها ، ومتصرها ، وبائعها ، ومشترتها ، وحامليها ، والمحمولة إليه ، وساقيها ، وشاربها ، وأكل ثمنها ) (٢٩) . وكذلك (الميسر) كانت النفوس تتتفق بما تحصله به من المال ، وما يحصل به من لذة اللعب . ثم قال تعالى : « وأثنهما أكبر من نفعهما » لأن في المقامرة أكثر ، والألم والمضر في الملاعبة أكثر . ولعل المقصود الأول لأكثر الناس بالميسر إنما هو الاتسراح بالملاءعة والغالبة ، وأن المقصود الأول لأكثر الناس بالخمر إنما

(٢٨) جزء من الآية ٢١٩ من سورة البقرة .

(٢٩) رواه أبو داود وابن ماجه ، والترمذى وقال : حديث غريب .

هو ما فيها من لذة الشرب ، وإنما حرم ثمن الخمر ، والميتسة ، والخنزير ،  
والأصنام . فكيف تجعل المفسدة المالية هي حكمة النهى فقط ، وهي تابعة ،  
وترك المفسدة الأصلية التي هي فساد العقل والقلب ؟ !

والمال مادة البدن ، والبدن تابع القلب ، وقال النبي صلى الله عليه  
 وسلم : ( ألا إن في الجسد مضرة إذا صلحت صلح بها سائر الجسد ، وإذا  
 فسدت فسد بها سائر الجسد ، ألا وهي القلب ) (٣٠) . والقلب هو محل  
 ذكر الله تعالى وحقيقة الصلاة . فاعظم الفساد في تحريم الخمر والميسر إفساد  
 القلب الذي هو ملك البدن : أن يصد عما خلق له من ذكر الله والصلاه ،  
 ويدخل فيما يفسد من التعادى والتباغض . والصلاه حق الحق . والتحاب  
 والموالاة حق الخلق . وأين هذا من أكل مال بالباطل ؟ ! ومعلوم أن مصلحة  
 البدن مقدمة على مصلحة المال ، ومصلحة القلب مقدمة على مصلحة البدن ،  
 وإنما حرمة المال لأنها مادة البدن ، ولهذا قدم الفقهاء في كتبهم ربع العبادات  
 على ربع المعاملات ، وبهما تتم مصلحة القلب والبدن . ثم ذكروا ربع  
 المناكحات ، لأن ذلك مصلحة الشخص . وهذا مصلحة النوع الذي يبقى  
 بالنكاح . ثم لما ذكروا المصالح ذكروا ما يدفع المفاسد في ربع العبادات .

وقد قال تعالى : « وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون » (٣١) ، و  
 « عبادة (٣٢) الله تتضمن معرفته ، ومحبته ، والخضوع له ، بل تتضمن كل  
 ما يحبه ويرضاه . وأصل ذلك وأجله ما في القلوب : الإيمان ، والمعرفة ،  
 والمحبة لله ، والخشية له ، والاتابة إليه ، والتوكل عليه ، والرضى بحكمه ،  
 مما تتضمنه الصلاة والذكر والدعاء وقراءة القرآن ، وكل ذلك داخل في  
 معنى ذكر الله والصلاه ، وإنما الصلاة وذكر الله من باب عطف الخاص على  
 العام ، كقوله تعالى : ( ولملائكته ، وجبريل وميكال ) (٣٣) ، وقوله تعالى :

(٣٠) متفق عليه من حديث النعمان بن بشير .

(٣١) الآية ٥٦ من سورة الذاريات .

(٣٢) القوس موجود بالنص المطبوع ، ولا توجد كمالته ؛ ولا أجد له داعيا  
 هنا .

(٣٣) جزء من الآية ٩٨ من سورة البقرة ، وصواب النص : ( ولملائكته  
 ورسله وجبريل وميكال ) .

«إِذَا أَخْدَنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِثْقَالَهُمْ، وَمِنْكُمْ وَمِنْ نُوحٍ»<sup>(٣٤)</sup> كَمَا قَالَ تَعَالَى : «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذِرُوا الْبَيْعَ»<sup>(٣٥)</sup> فَجَعَلَ السَّعْيَ إِلَى الصَّلَاةِ سَعْيًا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ .

وَلَا كَانَتِ الصَّلَاةُ مَتَضْمِنَةً لِذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى الَّذِي هُوَ مَطْلُوبٌ لِذَاهَهُ ، وَالنَّهِيُّ عَنِ الشَّرِّ الَّذِي هُوَ مَطْلُوبٌ لِغَيْرِهِ : قَالَ تَعَالَى : «إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ، وَلِذِكْرِ اللَّهِ أَكْبَرَ» . أَيْ ذِكْرُ اللَّهِ الَّذِي فِي الصَّلَاةِ أَكْبَرُ مِنْ كَوْنِهَا تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ، وَلَيْسَ الْمَرادُ أَنْ ذِكْرَ اللَّهِ خَارِجُ الصَّلَاةِ أَفْضَلُ مِنْ الصَّلَاةِ وَمَا فِيهَا مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ ، فَإِنَّ هَذَا خَلَافُ الْأَجْمَاعِ . وَلَا كَانَ ذِكْرُ اللَّهِ هُوَ مَقْصُودُ الصَّلَاةِ قَالَ أَبُو الدَّرَداءَ<sup>(٣٦)</sup> : مَادِمْتَ تَذَكَّرُ اللَّهَ فَأَنْتَ فِي صَلَاةٍ ، وَلَوْ كُنْتَ فِي السُّوقِ . وَلَا كَانَ ذِكْرُ اللَّهِ يَعْمَلُ هَذَا كَلَهُ قَالُوا : أَنْ مَجَالِسُ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ وَنَحْوُ ذَلِكَ مَا فِيهِ ذِكْرٌ أَمْ أَنْ اللَّهُ وَنَهْيُهُ وَوَعْدُهُ وَوَعِيَهُ وَنَحْوُ ذَلِكَ هُنْ مِنْ مَجَالِسِ الذَّكْرِ .

وَالْمَقْصُودُ هُنَا : أَنْ يَعْرُفَ (مَرَاتِبُ الْمَصَالِحِ وَالْمَفَاسِدِ) وَمَا يَجْبَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا لَا يَبْغِضُهُ . مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ وَرَسُولُهُ : كَانَ لَمَا يَتَضَمَّنَهُ مِنْ تَحْصِيلِ الْمَصَالِحِ الَّتِي يَجْبَهُهَا وَيُرْضَاهَا ، وَدَفْعِ الْمَفَاسِدِ الَّتِي يَبْغِضُهَا وَيُسْخَطُهَا ، وَمَا نَهَىَ عَنْهُ كَانَ لَتَضَمَّنَهُ مَا يَبْغِضُهُ وَيُسْخَطُهُ ، وَمَنْعَهُ مَا يَجْبَهُ وَيُرْضَاهُ .

وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ يَقْصُرُ نَظَرُهُ عَنِ مَعْرِفَةِ مَا يَجْبَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ مَصَانِعِ الْقُلُوبِ وَالنُّفُوسِ وَمَفَاسِدِهَا ، وَمَا يَنْفَعُهَا مِنْ حَقَائِقِ الإِيمَانِ ، وَمَا يَضُرُّهَا مِنْ الْغُفْلَةِ وَالشَّهْوَةِ ، كَمَا قَالَ تَعَالَى : «وَلَا تَطْعُمْ مِنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هُوَادَ وَكَانَ أَمْرُهُ فَرْطًا»<sup>(٣٧)</sup> وَقَالَ تَعَالَى :<sup>(٣٨)</sup> «فَأَعْرِضْ عَنْ تَوْلِي

(٣٤) جَزْءٌ مِنَ الآيَةِ ٧ مِنْ سُورَةِ الْأَنْجَازِ .

(٣٥) جَزْءٌ مِنَ الآيَةِ ٩ مِنْ سُورَةِ الْجُمُعَةِ .

(٣٦) هُوَ أَبُو الدَّرَداءَ : عَوَيْمَرُ بْنُ مَالِكٍ بْنُ قَيْسٍ بْنُ أَمِيَّةِ الْأَنْصَارِيِّ الْخَزْرَجِيِّ : صَاحِبِيٌّ مِنَ الْحَكَمَاءِ الْفَرْسَانِ الْقَضَا . أَحَدُ الَّذِينَ جَمَعُوا الْقُرْآنَ حَتَّىٰ عَلَى عَنْدِ النَّبِيِّ ﷺ ، رَوَى لِهِ ١٧٦ حَدِيثًا ، مَاتَ بِالشَّامِ (١٣٢ هـ) .

(٣٧) جَزْءٌ مِنَ الآيَةِ ٢٨ مِنْ سُورَةِ الْكَهْفِ .

(٣٨) الْقَوْسُ لِلنَّصِ الْقُرْآنِيِّ نَاقِصٌ .

عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة الدنيا ، ذلك مبلغهم من العلم » (٣٩) فتجد كثيراً من هؤلاء في كثير من الأحكام لا يرى من المصالح والمقاصد إلا ما عاد لصلحة المال والبدن . وغاية كثير منهم إذا تبعى ذلك أن ينظر إلى ( سياسة النفس ، وتهذيب الأخلاق ) ببلغهم من العلم ، كما يذكر مثل ذلك المتفلسفون والقرامطة مثل أصحاب ( رسائل أخوان الصفاء ) وأمثالهم ، فإنهم يتكلمون في سياسة النفس وتهذيب الأخلاق ببلغهم من علم الفلسفة ، وما ضموا إليه مما ظنوه من الشريعة ، وهم في غاية ما يتنهون إليه دون اليهود والنصارى بكثير ، كما بسط في غير هذا الموضوع .

وقوم من الخائضين في (أصول الفقه) وتعليل الأحكام الشرعية بالأوصاف المناسبة إذا تكلموا في المناسبة ، وأن ترتيب الشارع للأحكام على الأوصاف المناسبة يتضمن تحصيل مصالح العباد ودفع مضارهم ، ورأوا أن المصلحة ( نوعان ) أخروية ، ودنوية : جعلوا الأخروية ما في سياسة النفس وتهذيب الأخلاق من الحكم ، وجعلوا الدنيوية ما تضمن حفظ الدماء والأموال والفروج والعقول والدين الظاهر ، وأعرضوا عما في العبادات الباطنة والظاهرة من أنواع المعارف بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله ، وأحوال القلوب وأعمالها : كمحبة الله وخشيتها ، واخلاص الدين له ، والتوكيل عليه ، والرجاء لرحمته ، ودعائه ، وغير ذلك من أنواع المصالح في الدنيا والآخرة . وكذلك فيما شرعه الشارع من الوفاء بال晦ود ، وصلة الأرحام ، وحقوق المالك ، والجيران ، وحقوق المسلمين بعضهم على بعض ، وغير ذلك من أنواع ما أمر به أو نهى عنه ، حفظاً للأحوال السنوية ، وتهذيب الأخلاق . ويتبين أن هذا جزء من أجزاء ما جاءت به الشريعة من المصالح .

فهكذا من جعل تحريم الخمر والميسر مجرد أكل المال باباطل ، والنفع الذي كان فيهما بمجرد أخذ المال . يشبه هذا (٤٠) ان هذه المغالبات تصد عن ذكر الله وعن الصلاة من جهة كونها عملاً ، لا من جهة أخذ المال ، فإنهما لا تصد عن ذكر الله وعن الصلاة إلا كما يصد سائر أنواع أخذ المال ، ومعنوم .

(٣٩) الآية ٢٩ وجزء من الآية ٣٠ من سورة النجم .

(٤٠) اشارة من المحقق الى بياض بالأصل

أن الأموال التي يكتسب بها المال لا ينهى عنها مطلقاً ، لكونها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، بل ينهى منها عما يصد عن الواجب ، كما قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا إذا نودي للصلوة من يوم الجمعة فاسعوا إذا <sup>(٤١)</sup> ذكر الله ، وذرروا البيع » <sup>(٤٢)</sup> وقال تعالى : « فإذا قضيت الصلاة فاتشرروا في الأرض : وابتغوا من فضل الله » <sup>(٤٣)</sup> ، وقال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله » <sup>(٤٤)</sup> وقال تعالى : « لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله . واقام الصلاة ، وآيات الزكاة » <sup>(٤٥)</sup> فما كان ملهاً وشاغلاً عما أمر الله تعالى به من ذكره والصلاحة له فهو منهي عنه ، وإن لم يكن جنسه محظى : كالبيع ، والعمل في التجارة ، وغير ذلك .

فلو كان اللعب بالشطرنج والنرد ونحوهما في جنسه مباحاً ، وإنما حرم إذا اشتمل على أكل المال بالباطل : كان تحريمه من جنس تحريم ما ينهى عنه من المبيعات والمؤجرات المشتملة على أكل المال بالباطل ، كبيوع الضرر . فإن هذه لا يعلل النهي عنها بأنها تصد عما يجب من ذكر الله وعن الصلاة ، فإن البيع الصحيح منه ما كان يصد ، وإن المعاملات الصحيحة ينهى عنها عما يصد عن الواجب فتبين أن تحريم الميسر ليس لكونه من المعاملات الفاسدة ، وأن نفس العمل به منهي عنه لأجل هذه المفسدة ، كما حرم شرب الخمر . وهذا يبينه لمن تدبره .

ألا ترى أنه لما حرم الربا لما فيه من الظلم وأكل المال بالباطل وإن ذلك ذكر البيع الذي هو عدل ، وقدم عليه ذكر الصدقة التي هي احسان : فذكر في آخر سورة البقرة حكم الأموال : المحسن ، والعادل ، والظالم : ذكر الصدقة ، والبيع ، والربا . والظلم في الربا ، وأكل المال بالباطل به أبين من الميسر ، فإنه ( المرا比 ) يأخذ فضلاً محققاً من المحتاج ، ولهذا عاقبه الله

(٤١) هكذا في النص المطبوع ، والصواب ( إلى ذكر الله ) .

(٤٢) جزء من الآية ٩ من سورة الجمعة .

(٤٣) جزء من الآية ١٠ من سورة الجمعة .

(٤٤) جزء من الآية ٩ من سورة المافقون .

(٤٥) جزء من الآية ٣٧ من سورة النور .

بنقيض قصده ، فقال : « يمحق الله الربا ويربى الصدقات » (٤١) وأما المقامر ) فإنه قد يغلب فيظلم ، فقد يكون المظلوم هو الغنى ، وقد يكون هو الفقير ، وظلم الفقير يحتاج أنسد من ظلم الغنى . وظلم يتبعه ظالم القادر أعظم من ظلم لا يتبعه ظالم ، فإن ظلم القادر الغنى للعساجر الضعيف أقبح من ظالم قادرين غنيين لا يدرى أيهما هو الذى يظلم . فالربا في ظلم الأموال أعظم من القمار ، ومع هذا فتأخر تحريمه . وكان آخر ما حرم الله تعالى في القرآن ، فلو لم يكن في الميسر إلا مجرد القمار لكان أخف من الربا ، لتأخر تحريمه . وقد أباح الشارع أنواعاً من الشرر ل الحاجة . كما أباح اشتراط شر النخل بعد التأثير تبعاً للأصل ، وجوز بيع المجازفة وغير ذلك . وأما الربا فلم يبح منه ، ولكن أباح العدول عن التقدير بالكيل إلى التقدير بالخرص (٤٢) عند الحاجة . كما أباح التيسير عند عدم إمام للحاجة ، إذ الخرس تقدير بطن ، والكيل تقدير بعلم . والعدول عن العلم إلى الظن عند الحاجة جائز . فتبين أن الربا أعظم من القمار الذى ليس فيه إلا مجرد أكل المال بالباطل ، لكن الميسر تطلب به الملائمة والمغالبة نهى عنه الإنسان [ لفساد عقله ] (٤٣) مع فساد ماله . مثل ما فيه من الصدود عن ذكر الله وعن الصلاة . وكل من الخمر والميسر فيه ايقاع العداوة والبغضاء . وفيه الصد عن ذكر الله ، وعن الصلاة : أعظم من الربا وغيره من المعاملات الفاسدة .

فتبيّن أذ (الميسر) اشتتمل على (مفسدتين) : مفسدة في المال ، وهي أكله بالباطل . ومفسدة في العمل ، وهي ما فيه من مفسدة المال وفساد القلب والعقل وفساد ذات البين ، وكل من المفسدتين مستقلة بالمعنى : فينهى عن أكل المال بالباطل مطلقاً : ولو كان بغير ميسير كالربا ، وينهى عما يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ويوقع العداوة والبغضاء ولو كان بغير أكل مال . فذا اجتمعا عظم التحرير : فيكون الميسر المشتمل عليهما أعظم من الربا . ولهذا

(٤٦) جزء من الآية ٢٧٦ من سورة التقرة .

(٤٧) الغرض : التخمين ، يقال خرس النخل والكرم : أى حرز ما عليه من الرطب تمرا ، ومن العنبر زبيسا .

(٤٨) القوس موجود في النص المطبوع ، ولم يشر إلى مدلوله .

حرم ذلك قبل تحرير الربا ، ومعلوم أن الله تعالى لما حرم الخمر حرمتها ولو كان الشارب يتداوى بها ، كما ثبت ذلك في الحديث الصحيح . وحرم يعها لأهل الكتاب وغيرهم ، وإن كان أكل ثمنها لا يصد عن ذكر الله وعن الصلاة، ولا يوقع العداوة والبغضاء ، لأن الله تعالى إذا حرم على قوم أكل شيء حرم عليهم ثمنه ، كل ذلك مبالغة في الاجتناب . فهكذا الميسر منهى عن هذا وعن هذا .

والمعين على الميسر كالمعين على الخمر ، فإن ذلك من التعاون على الإثم والعدوان . وكما أن الخمر تحرم الاعانة عليها ببيع أو عصر أو سقى أو غير ذلك : فكذلك الاعانة على الميسر : كبائع آلاته ، المؤجر لها ، والمذنب الذي يعين أحدهما : بل مجرد الحضور عند أهل الميسر كالحضور عند أهل شرب الخمر ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يجلس على مائدة يشرب عليها الخمر )<sup>(٤٩)</sup> وقد رفع إلى عمر بن عبد العزيز<sup>(٥٠)</sup> رضي الله عنه قوله قوم يشربون الخمر فأمر بضرفهم . فقيل له : أن فيهم صائمًا . فقال : ابدوا به : ثم قال : أما سمعت قوله تعالى : « وقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقدعوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره ، إنكم إذا مثلهم »<sup>(٥١)</sup> فاستدل عمر بالآية ، لأن الله تعالى جعل حاضر المنكر مثل فاعله ، بل إذا كان من دعا إلى دعوة العرس لا تجاب دعوته إذا اشتملت على منكر حتى يدعه مع أن إجابة الدعوة حق : فكيف بشهود المنكر من غير حق يقتضي ذلك .

فإن قيل : إذا كان هذا من الميسر ، فكيف استتجازه طائفة من السلف ؟

(٤٩) رواه أحمد . ومعنى ذلك عند الترمذى .

(٥٠) هو أبو حفص : عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم الاموي القرشي ، الخليفة الصالح العادل . خامس الخلفاء الراشدين بسيره . ولد الخليفة الاموي بالشام ( ٩٩ هـ ) فسن العدل في الناس وعلى أهل بيته وأقاربه ، ومنع سب على بن أبي طالب . ولد بالمدينة ( ٦٦ هـ ) ونشأ بها . وقيل مات مسموماً بدير سمعان من أرض المغيرة ( ١٠١ هـ ) .

(٥١) جزء من الآية ١٤٠ من سورة النساء .

قيل له : المستجيز للشطرنج من السلف بلا عوض كالمستجيز للنرد بلا عوض من السلف ، وكلاهما مأثور عن بعض السلف ، بل في الشطرنج قد تبين عذر بعضهم ، كما كان الشعبي <sup>(٥٢)</sup> به لما طلبه الحجاج <sup>(٥٣)</sup> لتولية القضاء . رأى أن يلعب به ليفسر نفسه ، ولا يتولى القضاة للحجاج ، ورأى أن يحتصل مثل هذا ليدفع عن نفسه اعنة مثل الحجاج على مظالم المسلمين . وكان هذا أعظم محذور عنده ، ولم يمكنه الاعتذار إلا بمثل ذلك .

ثم يقال : من المعلوم ان الذين استحلوا النبيذ المتنازع فيه من السلف والذين استحلوا الدرهم بالدرهمين من السلف أكثر وأجل قدرا من هؤلاء ، فابن عباس <sup>(٥٤)</sup> ومعاوية <sup>(٥٥)</sup> وغيرهما رخصوا في الدرهم بالدرهمين ، وكانوا متأولين أن الربا لا يحرم إلا في النساء <sup>(٥٦)</sup> ، لا في اليد باليد . وكذلك من ظن أن الخمر ليست إلا المسكر من عصير العنب : فهو لا فهموا من الخمر نوعا منه دون نوع ، وظنوا أن التحرير مخصوص به . وشمول الميسر لأنواعه كشمول الخمر والربا لأنواعهما .

وليس لأحد أن يتبع زلات العلماء ، كما ليس له أن يتكلم في أهل العلم والإيمان إلا بما هم له أهل ، فإن الله تعالى عفا للمؤمنين عما أخطأوا كما

(٥٢) سبقت ترجمته .

(٥٣) هو أبو محمد : الحجاج بن يوسف بن الحكم الثقفي : الذاهية السفاح ، الخطيب المفوه . ولد بالطائف ( ٤٠ هـ ) ونشأ بها ، وارتحل إلى الشام ، تقلد امر جيش عبد الله بن مروان ، فقتل عبد الله بن الزبير ، وقمع ثورة ببغداد ، وكان واليا على العراق ومكة والمدينة والطائف . بني مدينة واسط في العراق ومات فيها ( ٩٥ هـ ) .

(٥٤) سبقت ترجمته .

(٥٥) هو : معاوية بن ( أبي سفيان ) صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف ، القرشي ، الأموي : مؤسس الدولة الأموية بالشام ، ولد بمكة ( ٢٠ ق هـ ) ، أسلم يوم الفتح ، وهو أحد دهاء العرب ، نازع على في الخلافة بعد مقتل عثمان حتى استكانت إليه ، في عهد دولته اتسعت رقعة البلاد المفتوحة في كل اتجاه ، له ١٣٠ حديثا ، توفي عن ثمانين عاما ( ٦٠ هـ ) .

(٥٦) النساء : الأجل . يقال نسا الدين أي أجله وأخر دفعه .

قال تعالى : « ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا » (٥٧) قال الله : قد فعلت . وأمرنا أن تتبع ما أنزل إلينا من ربنا ولا تتبع من دونه أولياء ، وأمرنا أن لا نطير مخلوقا في معصية الخالق ، ونستغفر لأخواتنا الذين سبقونا بالإيمان .. فنقول : « ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان » (٥٨) الآية . وهذا أمر واجب على المسلمين في كل ما كان يشبه هذا من الأمور . ونظام أمر الله تعالى ورسوله ، ونرعى حقوق المسلمين ، لاسيما أهل العلم منهم ، كما أمر الله ورسوله . ومن عدل عن هذه الطريق فقد عدل عن اتباع الحجة إلى اتباع الهوى في التقليد . وأذى المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا : فهو من الظالمين . ومن عظم حرمات الله وأحسن إلى عباد الله كان من أولياء الله المتقين . والله سبحانه أعلم .

\* \* \*

(٥٧) جزء من الآية ٢٨٦ من سور

(٥٨) جزء من الآية ١٠ من سورة الحشر .

## خامساً:

### فِي التَّدْرِجِ فِي تَحْرِيمِ الْخَمْرِ

قال رحمه الله في حكمة التدرج (٢٠١ - ٢٠٢ / ١٧) :

ان ما أمر به ونهى عنه صار متصفًا بحسن اكتسبه من الأمر ، وقبح اكتسبه من النهي ، كالخمر التي كانت لم تحرم ثم حرمت فصارت خبيثة ، والصلوة إلى الصخرة التي كانت حسنة فلما نهى عنها صارت قبيحة . فإن ما أمر به يحبه ويرضاه ، وما نهى عنه يبغضه ويستحيطه . وهو إذا أحب عبداً ووالاه أعطاهم من الصفات الحسنة ما يمتاز بها على من أبغضه وعاداه . وكذلك المكان والزمان الذي يحبه ويعظمه – كالكعبة وشهر رمضان – يخصه بصفات يميزه بها على ما سواه ، بحيث يحصل في ذلك الزمان والمكان من رحمته وإحسانه ونعمه مالا يحصل في غيره .

فإن قيل : الخمر قبل التحرير وبعد سواء ، فتخصيصها بالخبث بعد التحرير ترجيح بلا مرجع ؟

قيل : ليس كذلك ، بل إنما حرمتها في الوقت الذي كانت الحكمة تقضي بتحريمه . وليس معنى كون الشيء حسناً وسيئاً مثل كونه أسود وأبيض ، بل هو من جنس كونه نافعاً وضاراً ، وملائماً ومنافراً ، وصادقاً وعدواً ، ونحو هذا من الصفات القائمة بالوصوف التي تتغير بتغير الأحوال : فقد يكون الشيء نافعاً في وقت ضاراً في وقت ، والشيء الضار قد يترك تحريره إذا كانت مفسدة التحرير أرجح ، كما لو حرمت الخمر في أول الإسلام ، فإن النفوس كانت قد اعتادتها عادة شديدة ، ولم يكن حصل عندهم من قوة الإيمان ما يقللون بذلك التحرير ، ولا كان إيمانهم ودينهم تاماً حتى لم يبق فيه نقص إلا ما يحصل بشرب الخمر من صدتها عن ذكر الله وعن

الصلاه ، فلهذا و<sup>هـ</sup> التدريج في تحريمها ، فأنزل الله أولاً فيها : « يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإنهما أكبر من نفعهما » (١) ثم انزل فيها - لما شربها طائفه وصلوا فغلط الإمام في القراءة - آية النهي عن الصلاة سكارى : ثم أنزل الله آية التحريم .



---

(١) جزء من الآية ٢١٩ من سورة البقرة .

**سادساً :**

## **في مضار مجالس الفناء والخمر**

● قال رحمة الله في تشبيه مجالس الفناء بمجالس الخمر (٤١٧ - ٤١٩) :

و كذلك قد يكون سببه <sup>(١)</sup> سماع المعاذف وهذا كما يذكر عن عثمان بن عفان رضي الله عنه أنه قال : « اتقوا الخمر فانها أم الخبائث ، وان رجلا سأله امرأة فقالت : لا أفعل حتى تسجد لهذا الوثن ، فقال : لا أشرك بالله ، فقالت : أو تقتل هذا الصبي ؟ فقال : لا أقتل النفس التي حرم الله ، فقالت : أو تشرب هذا القدر ؟ فقال : هذا أهون ، فلما شرب الخمر قتل الصبي وسجد للوثن وزنا بالمرأة » .

و ( المعاذف ) هي خمر النقوس ، تجعل بالنقوس أعظم مما تفعل حميا الكؤوس ، فإذا سكروا بالأصوات حل فيهم الشرك ومالوا إلى الفواحش وإلى الظلم ، فيشركون ويقتلون النفس التي حرم الله ويزنون .

وهذه ( الثلاثة ) موجودة كثيرا في أهل ( سماع المعاذف ) : سماع المكاء <sup>(٢)</sup> والتصدية <sup>(٣)</sup> ، أما ( الشرك ) فغالب عليهم بأن يحبوا شيئاً أو غيره مثل ما يحبون الله ويتواجدون على جبه .

وأما ( الفواحش ) فالغناء رقية الزنا ، وهو من أعظم الأسباب لوقوع الفواحش ، ويكون الرجل والصبي والمرأة في غاية العفة والحرمة حتى

(١) سبب الحال الشيطاني عند البعض من مدعى الصوفية والكرامات .

(٢) المكاء : التصفير بالغم .

(٣) التصدية : التصفيق .

يحضره ، فتتحل نفسه وتسهل عليه الفاحشة ويسمى لها فاعلاً أو مفعولاً به أو كلامها كما يحصل بين شاربي الخمر وأكثر .

وأما ( القتل ) فإذا قتل بعضهم بعضاً في السماع كثير : يقولون : قتلهم حاله ويعدون ذلك من قوته ، وذلك أن معهم شياطين تحضرهم فأيهم كانت شياطينه أقوى قتل الآخر ، كالذين يشربون الخمر ومعهم أعوان لهم فإذا شربوا عربدوا فأيهم كانت أعوانه أقوى قتل الآخر ، وقد جرى مثل هذا لكثير منهم ، ومنهم من يقتل إما شخصاً وإما فرساً أو غير ذلك حاله ، ثم يقوم صاحب الثأر ويستغيث بشيخه فيقتل ذلك الشخص وجماعة معه : إما عشرة ، وأما أقل أو أكثر . كما جرى مثل هذا لغير واحد ، وكان الجمال يحسبون هذا من ( باب الكرامات ) .

فلما تبين لهم أن هذه أحوال شيطانية ، وإن هؤلاء معهم شياطين تعينهم على الإثم والعدوان عرف ذلك من بصره الله تعالى وانكشف التلبيس والغش الذي كان لهؤلاء .

وكنت في أوائل عمري حضرت مع جماعة من أهل ( الزهد والعبادة والارادة ) فكانوا من خيار أهل هذه الطبقة فبتنا بمكان وأرادوا أن يقيموا سماعاً وأن أحضر معهم فامتنعت من ذلك فجعلوا لي مكاناً منفرداً قعدت فيه ، فلما سمعوا وحصل الوجود والحال صار الشيخ الكبير يهتف بي في حال وجده ويقول : يا فلان قد جاءك نصيب عظيم تعال خذ نصيبك ، فقلت في نفسي ثم أظهرته لهم لما اجتمعنا : أتم في حل من هذا النصيب فكل نصيب لا يأتي عن طريق محمد بن عبد الله فإني لا آكل منه شيئاً . وبين بعض من كان فيهم من له معرفة وعلم أنه كان معهم الشياطين ، وكان فيهم من هو سكران بالخمر .

والذى قلت له معناه أن هذا النصيب وهذه العطية والموهبة وال الحال سببها غير شرعى ، ليس هو طاعة الله ورسوله ولا شرعاً فالرسول فهو مثل من يقول : تعال اشرب معنا الخمر ونحن نعطيك هذا المال . أو عظم هذا الصنم ونحن نوليك هذه الولاية ونحو ذلك .

\* \* \*

**سابعاً :**

## **في شأن من زال عقله بسبب محرم**

● قال رحمه الله في هؤلاء (٤٤٢ - ٤٤٣ / ١٠) :

وأما إن كان زوال عقله بسبب محرم : كشرب الخمر ، وأكل الحشيشة، أو كان يحضر السماع الملحن فيستمع حتى يغيب عقله ، أو الذي يتبع بعادات بدعية حتى يقترن به بعض الشياطين فيغورو عقله ، أو يأكل بنجا يزيل عقله ، فهو لاء يستحقون الذم والعقاب على ما أزالوا به العقول . وكثير من هؤلاء يستحلب الحال الشيطاني بأن يفعل ما يحبه فيرقص رقصاً عظيماً حتى يغيب عقله ، أو يغط ويغور حتى يجيئه الحال الشيطاني ، وكثير من هؤلاء يقصد التوله حتى يصير مولها . فهو لاء كلهم من حزب الشيطان وهذا معروف عن غير واحد منهم .

واختلف العلماء هل هم ( مكلفون ) في حال زوال عقلهم ؟ والأصل ( مسألة السكران ) والمنصوص عن الشافعى وأحمد وغيرهما انه مكلف حال زوال عقله . وقال كثير من العلماء ليس مكلفا ، وهو أحد القولين في مذهب الشافعى وأحمد واحدى الروايتين عن أحمد ان طلاق السكران لا يقع وهذا أظهر القولين ، ولم يقل أحد من العلماء أن هؤلاء الذين زال عقلهم بفشل هذا يكونون من أولياء الله الموحدين المقربين وحزبه المفلحين . ومن ذكره العلماء من عقلاه المجانين الذين ذكروهم بخير فهم من القسم الأول الذين كان فيهم خير ثم زالت عقولهم .

ومن ( علامة هؤلاء ) انهم إذا حصل لهم في جنونهم نوع من الصحو تكلموا بما كان في قلوبهم من الإيمان ، لا بالكفر والبهتان بخلاف غيرهم

من يتكلم إذا حصل له نوع إفاقه بالكفر والشرك ، ويهدى في زوال عقله  
بالكفر فهذا إنما يكون كافرا لا مسلما ، ومن كان يهذى بكلام لا يعقل  
بالفارسية أو التركية أو البربرية وغير ذلك مما يحصل بعض من يحضر  
ل ساع ويحصل له وجد يغيب عقله حتى يهذى بكلام لا يعقل - أو غير  
العربية - فهو لاء إنما يتكلم على ألسنتهم الشيطان كما يتكلم على لسان  
المصروع .



ثامناً:

## في صلاة السكران وطلاقه

● قال رحمة الله في صلاة السكران (٤٣٧ - ٤٣٨ / ١٠) :

قال تعالى : « يأيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأتم سكارى حتى تعلموا ما يقولون ، ولا جنبا إلا عابرى سبيل حتى تغتسلوا » <sup>(١)</sup> فنهى الله عز وجل عن قربان الصلاة إذا كانوا سكارى حتى يعلموا ما يقولون .

وهذه الآية نزلت باتفاق العلماء قبل أن تحرم الخمر بالآية التي أنزلها الله في (سورة المائدة) . وقد روى أنه كان سبب نزولها : ان بعض الصحابة صلى بأصحابه و قد شرب الخمر قبل أن تحرم فخلط في القراءة ، فأنزل الله هذه الآية ، فإذا كان قد حرم الله الصلاة مع السكر والشرب الذي لم يحرم حتى يعلموا ما يقولون ، علم ان ذلك يوجب أن لا يصلى أحد حتى يعلم ما يقول . فمن لم يعلم ما يقول لم تحل له الصلاة ، وإن كان عقله قد زال بسبب غير محرم ، ولهذا اتفق العلماء على أنه لا تصح صلاة من زال عقله بأى سبب زال ، فكيف بالجنون ؟ !

وقد قال بعض المفسرين – وهو يروى عن الضحاك <sup>(\*)</sup> – لا تقربوها وأتم سكارى من النوم . وهذا إذا قيل أن الآية دلت عليه بطريق الاعتبار أو شمول معنى اللفظ العام ، وإلا فلا ريب أن نزول الآية كان السكر من الخمر . وللفظ صريح في ذلك ، والمعنى الآخر صحيح أيضا . وقد ثبت في

(١) جزء من الآية ٣ من سورة النساء .

(\*) هو أبو القاسم : الضحاك بن مزاحم البلخي الخراساني ، مفسر ، كان معلما للأطفال ، له في مدرسته ثلاثة آلاف صبي ، له كتاب في (التفسير) ، توفي بخراسان (١٠٥ هـ) .

الصحابيين عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال : (إذا قام أحدكم يصلى بالليل فاستعجم القرآن على لسانه فليرقد ، فإنه لا يدرى لعله يريد أن يستغفر فيسب نفسه - وفي لفظ - إذا قام يصلى فنفسه فليرقد )<sup>(٢)</sup> .

## ● وقال في طلاق السكران (١١٥ - ١١٨ / ١٤) :

ولهذا كانت الأقوال في الشرع لا تعتبر إلا من عاقل يعلم ما يقول ويقصده ، فأما المجنون والطفل الذي لا يميز فأقواله كلها لغو في الشرع لا يصح منه إيمان ولا كفر ، ولا عقد من العقود ، ولا شيء من الأقوال باتفاق المسلمين ، وكذلك النائم إذا تكلم في منامه فأقواله كلها لغو ، سواء تكلم المجنون والنائم بطلاق أو كفر أو غيره ، وهذا بخلاف الطفل ، فإن المجنون والنائم إذا أتلف مالا ضمه ، ولو قتل نفسا وجبت ديتها كما تجب دية الخطأ .

وتنازع العلماء في السكران مع اتفاقهم أنه لا تصح صلاته لقوله صلى الله عليه وسلم : ( مروهم بالصلة لسبع ، واضربوهم عليها لعشر ، وفرقوا بينهم في المضاجع )<sup>(٣)</sup> وهو معروف في السنن .

وتنازعوا في عقود السكران كطلاقه ، وفي أفعاله المحرمة ، كالقتل والزنا هل يجري مجرى العاقل ، أو مجرى المجنون ، أو يفرق بين أقواله وأفعاله وبين ذلك وبعض ؟ على عدة أقوال معروفة .

والذى تدل عليه النصوص والأصول وأقوال الصحابة : إن أقواله هدر - كالمجنون - لا يقع بها طلاق ولا غيره ، فإن الله تعالى قد قال : ( حتى نعلموا ما تقولون )<sup>(٤)</sup> فدل على أنه لا يعلم ما يقول ، والقلب هو الملك الذى تصدر الأقوال والأفعال عنه ، فإذا لم يعلم ما يقول لم يكن ذلك صادرا عن القلب ، بل يجري مجرى اللغو ، والشارع لم يرتب المؤاخذة إلا على

(٢) رواه الشیخان ومعنىه عند مالك في ( الموطا ) عن عائشة .

(٣) رواه أبو داود وأحمد .

(٤) جزء من الآية ٤٣ من سورة النساء .

ما يكسبه القلب من الأقوال والأفعال الظاهرة ، كما قال : « ولتكن يؤخذكم بما كسبت قلوبكم »<sup>(٥)</sup> ولم يؤخذ على أقوال وأفعال لم يعلم بها القلب ولم يتعمدها . وكذلك ما يحدث به المرء نفسه لم يؤخذ منه إلا بما قاله أو فعله ، وقال قوم : إن الله قد أثبت للقلب كسبا فقال : ( بما كسبت قلوبكم )<sup>(٦)</sup> ، (٧) فليس الله عبد أسر عملاً أو أعلنه من حركة في جوارحه ، أو هم في قلبه إلا يخبره الله به ويحاسبه عليه ، ثم يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء .

واحتاجوا بقوله تعالى : « ان السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنهم مسؤولاً »<sup>(٨)</sup> وهذا القول ضعيف شاذ ، فإن قوله : « يؤخذكم بما كسبت قلوبكم » إنما ذكره لبيان أنه يؤخذ في الأعمال بما كسب القلب ، لا يؤخذ بلغو الإيمان ، كما قال : « بما عقدتم بالإيمان »<sup>(٩)</sup> فالمؤاخذة لم تقع إلا بما اجتمع فيه كسب القلب مع عمل الجوارح ، فأما ما وقع في النفس ، فإن الله تجاوز عنه ما لم يتكلم به أو يعمل ، وما وقع من لفظ أو حركة بغير قصد القلب وعلمه فإنه لا يؤخذ به .

و (أيضاً) فإذا كان السكران لا يصح طلاقه والصبي المميز تصح صلاته ، ثم الصبي لا يقع طلاقه ، فالسكران أولى ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : (لما عز ) لما اعترض بالحد : (أبك جنون ؟ قال : لا )<sup>(١٠)</sup> ثم أمر باستنكاشه<sup>(١١)</sup> لئلا يكون سكران ، فدل على أن اقرار السكران باطل ، وقضية ماعز متأخرة بعد تحريم الخمر فإن الخمر حرمت سنة ثلاثة ثلاث بعد أحد باتفاق الناس ، وقد ثبت عن عثمان وغيره من الصحابة كعبد الله بن عباس أن طلاق السكران لا يقع ، ولم يثبت عن صحابي خلافه .

(٥) جزء من الآية ٢٢٥ من سورة البقرة .

(٦) هنا موضع نهاية القوس . وليس ذلك في النص المطبوع .

(٧) جزء من الآية ٢٢٥ من سورة البقرة .

(٨) جزء من الآية ٣٦ من سورة الاسراء .

(٩) جزء من الآية ٨٩ من سورة المائدة .

(١٠) رواه مسلم .

(١١) استنكاشه : أى شم ريح فمه .

والذين أوقعوا طلاقه لم يذكروا إلا مأخذًا ضعيفاً . وعمدتهم أنه عاص بازالة عقله ، وهذا صحيح يوجب عقوبته على المعصية التي هي الشرب فيحد على ذلك ، وأما الطلاق فلا يعاقب به مسلم على المعصية ، ولو كان كذلك لكان كل من شرب الخمر أو سكر طلاق امرأته ، وإنما قال من قال : إذا تكلم به طلاق ، فهم اعتبروا كلامه لا معصيته ، ثم إنه في حال سكره قد يعتق ، والعتق قربة ، فإن صاحبوا عتقه بطل الفرق ، وإن الغوه فالغوه طلاق أولى ؛ فإن الله يحب العتق ولا يحب الطلاق .

ثم من علل ذلك بالمعصية لزمه طرد ذلك فيمن زال عقله بغير مسكر كالبنج ، وهو قول من يسوى البنج والسكران من أصحاب الشافعى وموافقيه كأبى الخطاب <sup>(١٢)</sup> والأكثرون على الفرق ، وهو منصوص أَحْمَد وأَبْيَ حنفية وغيرهما ، لأن الخمر تشتهيها النفس وفيها الحد ، بخلاف البنج فإنه لا حد فيه ، بل فيه التعزير ، لأنه لا يشتهي كالميتة ، والدم ، ولحم الخنزير فيها التعزير ، وعامة العلماء على أنه لا حد فيها إلا قوله <sup>(١٣)</sup> نقل عن الحسن .

\* \* \*

(١٢) هو أبو الخطاب : محفوظ بن احمد الحسين الكوذاني : امام الحنبلية في عصره ، ولد في بغداد (٤٣٢ هـ) ومات فيها (٥١٠ هـ) .

(١٣) الحسن البصري : سبقت ترجمته .

## تاسعاً :

### في عدم سقوط العقوبة بالتأويل

● قال رحمة الله في كون التأويل لا يسقط العقوبة (١٤ - ١٥ / ٢٢) :

وهذا الذي ذكره فيما تركه المسلم من واجب ، أو فعله من محرم بتأويل اجتهاد أو تقليد ، واضح عندي ، وحاله فيه أحسن من حال الكافر المتأول .

وهذا لا يمنع أن أقاتل الباغي المتأول ، وأجلد الشارب المتأول ، ونحو ذلك فإن التأويل لا يرفع عقوبة الدنيا مطلقاً ، إذ انعرض بالعقوبة دفع فساد الاعتداء ، كما لا يرفع عقوبة الكافر ، وإنما الكلام في قضاء ما تركه من واجب ، وفي العقود والقبوض التي فعلها بتأويل ، وفي ضمان النفوس والأموال التي استحلها بتأويل ، كما استحل إسمة<sup>(١)</sup> قتل الذي قتله بعد ما قال : لا إله إلا الله ، وكذلك لا يعاقب على ما مضى إذا لم يكن فيه زجر عن المستقبل .

وأما العقوبة للدفع عن المستقبل : كقتل الباغي ، وجلد الشارب فهذه مقصودها أداء الواجب في المستقبل ، ودفع المحرم في المستقبل ، وهذا لا كلام فيه ، فإنه يشرع في مثل هذا عقوبة المتأول في بعض الموارض .

وإنما الغرض بما يتعلق بالمعنى من قضاء واجبه ، وترك الحقوق التي

---

(١) هو أبو محمد : أسامة بن زيد بن حارثة ، من كانة عوف ، صحابي جليل نشأ على الإسلام ولاه رسول الله عليه أماراة الجيش قبيل ان يبلغ العشرين من عمره ، ولد في مكة (٧٣ ق هـ) ومات بالجرف بالمدينة (٥٤ هـ) له ١٢٨ حديثاً .

حصلت فيه ، والعقوبة على ما فعله ، فهذه الأمور المتعلقة به من الحدود والحقوق ، والعبادات هي التي يجب أن يكون المسلم المتأول أحسن حالاً فيها من الكافر المتأول ، وأولى .

فالتبوية تجب ما قبلها ، والسلم المتأول معدور ، ومعه الإسلام الذي تغفر منه الخطايا ، والتبوية التي تجب ما كان قبلها ، وفي ايجاب القضاء واستقطاع الحقوق وإقامة العقوبات تنفي عن التبوبة ، والرجوع إلى الحق أكثر من التنفيذ بذلك للكافر ، فإن أعلام الإسلام ودلاته أعظم من أعلام هذه الفروع ، وأدلتها ، والداعي إلى الإسلام من سلطان الحجة والقدرة قد يكون أعظم من الداعي إلى هذه الفروع .

\* \* \*

عاشرًا :

## في كسر أوعية الخمر

● قال رحمة الله في جواز اتلاف الأوعية (٢٩٤ - ٢٩٧ / ٢٩) :

حديث النبي صلى الله عليه وسلم : لما (أمرهم بشق ظروف الخمر ، وكسر دنانيرها )<sup>(١)</sup> دليل على احدى الروايتين في جواز إتلاف ذلك عند الانكار ، وإن الظرف يتبع المظروف . ومثله ما ثبت عن عمر بن الخطاب ، وعلى بن أبي طالب : أنهما أمرَا بتحريق المكان الذي يباع فيه الخمر ، وقد نص أحيد على ذلك . ومثله اتلاف الآلة التي يقوم بها صورة التأليف المحرم ، وهي آلات اللهو ، فإن هذه العقوبات المالية ثابتة بالسنة وسيرة الخلفاء . ومن قال : إنها منسوخة فما معه دليل على ذلك .

وقد احتاج بعضهم : بأنه صلى الله عليه وسلم لما بلغه أنهم قد طبخوا لحوم الخمر . قال لهم : أريقوها ، واكسرروا القدور . قالوا : أفلانرقيها ، ونفسل القدور ؟ قال : افعلوا ، قالوا : فلعلهم لو استأذنوه في أوعية الخمر ، لقال ذلك . فأجيب بجوابين :

(أحدهما) أن دفع الشريعة ب مثل هذه التقديرات لا تجوز ، فإنما إذا سوغنا فيما أمر به أو نهى عنه أنه لو روجع لنسخ ذلك : لجاز رفع كثير من الشريعة بمثل هذه الخيالات . مثل أن يقال : لو روجع الرب في نقص الصلاة عن خمس لقصصها ، ولو ، ولو ... ويقال : هذا باطل من وجهين :

(أحدهما) : أنا لا نعلم أنه لو روجع لفعل ، وثبت ذلك في صورة

١) متفق عليه .

لأنه يوجب ثباته فيسائر الصور ، الا بتقدير المساواة من كل وجه ، واتفاق المowanع ، وهذا غير معلوم .

( الثاني ) : أنه لو فرض أنه لو كان لكان ، لكن لم يكن ، وإذا كان النسخ معلقاً بسؤالهم ، ولم يسألوا لم يقع النسخ . كما أن ابتداء الإيجاب والتحريم قد يكون مطلقاً بسؤالهم . كما قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تساؤلكم » <sup>(٢)</sup> .

وقال صلى الله عليه وسلم : ( إنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ) <sup>(٣)</sup> وقال : ( إن أحظم المسلمين في المسلمين جر ما من سأله عن شيء لم يحرم ، فحرم من أجل مسأله ) <sup>(٤)</sup> . وقال في الحج لما سأله : أفي كل عام ؟ فقال : ( لو قلت نعم لوجبت ، ولو وجبت لما قسم به ) <sup>(٥)</sup> وقال في قيام رمضان : ( إنما معنى أن أخرج إليكم خشية أن يفترض عليكم فلا تقوموا ) <sup>(٦)</sup> . فقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أن السؤال والعمل قد يكون سبباً لابتداء الحكم من وجوب أو تحريم . ثم إذا لم يكن السبب فلم يكن الوجوب والتحريم ، لم يثبت بعد وفاته صلى الله عليه وسلم ، وكذلك قد يكون سبباً لرفع حكم من وجوب أو تحريم ، ثم إذا لم يوجد السبب لم يرتفع الحكم بعد موته .

وليس من هذا قول عائشة : لو رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم ما صنع النساء بعده لمنعهن المسجد ، كما منعت نساء بنى إسرائيل . فإن عائشة كانت أتقى الله من أن توسع رفع الشريعة بعد وفاته ، وإنما أرادت أن النبي صلى الله عليه وسلم لو رأى ما في خروج بعض النساء من الفساد لمنعهن الخروج ، ت يريد بذلك قوله : ( لا تمنعوا إماء الله مساجد الله ) <sup>(٧)</sup>

(٢) جزء من الآية ١٠١ من سورة المائدة .

(٣) رواه الشیخان من حديث أبي هريرة .

(٤) رواه الشیخان من حديث سعد بن أبي وقاص .

(٥) رواه الشیخان من حديث أبي هريرة .

(٦) رواه أبو داود من حديث عائشة .

(٧) رواه الشیخان ومالك عن عبد الله بن عمر . ورواه أحمد وأبو داود عن أبي هريرة .

وان كان مخرجه على العموم ، فهو مخصوص بالخروج الذى فيه فساد ، كما قال أكثر الفقهاء : ان الشواب التى فى خروجهم فساد يمنعهن . فقصد بذلك تخصيص النقط الذى ظاهره أنها علت من حال النبي صلى الله عليه وسلم ، أنه لا يأذن في مثل هذا الخروج ، لأنها قصدت منع النساء مطلقاً . فإنه ليس كل النساء أحذن ، وإنما قصدت منع المحدثات .

(الجواب الثاني) : ان هذا الحديث الوارد فى أوعية لحوم الحسر ، حجة أيضاً فى المسألة ، فإنه أمر أولاً بتكسير الأوعية ، ثم لما استأذنوه فى الغسل آذن فيه ، فعلم بذلك أن الكسر لا يجب ، وليس فيه أنه : لا يجوز ، بل يقال : يجوز الأمران . الكسر والغسل .

وكذلك يقال فى أوعية الخمر : انه يجوز اتلافها ، ويجوز تطهيرها . فإذا كان الأصلح الاتلاف اتلفت ، ولو ان صاحب أوعية الخمرة والملاهى طهر الأوعية ، وغسل الآلات لجاز بالاتفاق ، لكن إذا أظهر المنكر حتى أتكر عليه فإنه يستحق العقوبة بالاتفاق .

والصحابة رضى الله عنهم لم يكونوا علموا التحرير فأسقط عنهم الاتلاف لذلك . والله أعلم .

● وقال في الموضوع نفسه (٤٦١ - ٤٦٢ / ٨) :

لما قدم عليه وفد عبد القيس <sup>(٨)</sup> من البحرين فقالوا : يا رسول الله ! يبيننا وبينك هذا الحى من كفار مصر وإننا لا نصل إليك إلا في شهر حرام ، فمرنا بأمر فصل نعمل به ، وتأمر به من وراءنا . فقال : آمركم بالإيمان بالله . أتدرون ما الإيمان ؟ شهادة أن لا إله إلا الله ، وان محمدا رسول الله ، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة . وأن تؤدوا خمس ما غنمتم ) ونهاهم عن الاتباع

(٨) هو عبد القيس بن أفصى بن دعمى ، من أسد ربيعة ، من عدنان : جد جاهلى ينسب إليه بطون من العرب ، النسبة إليه عبدي أو قيس أو عبد قيس ، كانت ديار بنيه بتهمة ، ثم خرجن إلى البحرين ، وكان وفدهم إلى رسول الله في هذا الحديث برئاسة : أشجع عبد القيس .

فـ الأوعية التي يسرع إليها السكر . حتى قد يشرب الرجل ولا يدرى أنه شرب مسکرا ، بخلاف الظروف التي توکأ فإنها إذا اشتـد الشراب اشـقت ، ونهـى عن الدباء وهو القرع والختـم وهو ما يصنع من المدر كالجرار والمـزفت – وهـى الظروف المـزفة – والنـقير وهو الخـشب المتـقوـر ثم قد قـيل ان النـبـى صـلـى الله عـلـيـه وـسـلـمـ أـبـاح ذـلـك بـعـد هـذـا النـهـى .

ولهـذا تـنـازـعـ العـالـمـاتـ فـ هـذـا النـهـى هل هو مـنسـوـخـ أـمـ لـاـ ؟ عـلـى قـوـلـينـ مشـهـورـيـنـ لـلـعـلـمـاءـ هـمـا روـيـتـانـ عـنـ أـحـمـدـ ، وـالـقـوـلـ بـالـنـسـخـ مـذـهـبـ أـبـى حـنـيفـةـ وـالـشـافـعـىـ ، وـالـقـوـلـ بـأـنـ هـذـا كـانـ لـمـ يـنـسـخـ مـذـهـبـ مـالـكـ ، لـكـنـ مـالـكـ لـاـ يـنـهـىـ إـلـاـ عـنـ صـنـفـيـنـ فـإـنـهـ ثـبـتـ فـصـحـيـحـ الـبـخـارـىـ أـنـهـ حـرـمـ ذـنـيـكـ الصـنـفـيـنـ ، وـأـبـاحـ الـآخـرـيـنـ بـعـدـ النـهـىـ .

وـأـمـاـ مـسـلـمـ فـروـيـ فـصـحـيـحـ النـسـخـ فـالـجـمـيعـ ، فـلـهـذـاـ اـخـتـلـفـ قـوـلـ أـحـمـدـ لـأـنـ الـأـحـادـيـثـ بـالـنـهـىـ مـتوـاـتـرـةـ ، وـحـدـيـثـ النـسـخـ لـيـسـ مـثـلـهـ ، فـلـهـذـا صـارـ لـلـنـاسـ فـيـهـ ثـلـاثـةـ أـقـوالـ ، وـهـؤـلـاءـ وـفـدـ عـبـدـ الـقـيـسـ كـانـواـ بـالـبـحـرـيـنـ اـسـلـمـواـ طـوـعاـ . كـماـ اـسـلـمـ أـهـلـ الـمـدـيـنـةـ ، وـأـوـلـ جـمـعـةـ جـمـعـتـ فـالـإـسـلـامـ فـقـرـيـةـ عـنـدـهـمـ مـنـ قـرـىـ الـبـحـرـيـنـ .

\* \* \*

## حادي عشر :

### في حرمة الاستئجار على حمل الخمر

● قال رحمة الله في الاستئجار على منفعة محرمة (٢١٠ - ٢٠٩) :

الاستئجار على منفعة محرمة : كالرنا ، واللواط ، والغنا ، وحمل الخمر ، وغير ذلك : باطل ، لكن إذا استوفى تلك المنفعة ومنع العامل أجراً كان غدراً وظلماً أيضاً .

وقد استوفيت مسألة الاستئجار لحمل الخمر في كتاب (الصراط المستقيم) يبيّن أن الصواب من صور أ Ahmad : أنه يقضي له بالأجرة ، وإنها لا تطيب له . أما كراهة تنزيه ، أو تحريم ، لكن هذه المسألة فيما كان جنسه مباحاً ، كالحمل ، بخلاف الرنا . ولا ريب أن مهر البغي خبيث ، وحلوان الكاهن خبيث ، والحاكم يقضي بعقوبة المستأجر المستوف للمنفعة المحرمة فت تكون عقوبته له عوضاً عن الأجر .

فأما فيما بينه وبين الله . فهل ينبغي له أن يعطيه ذلك ؟ وإن كان لا يحل الأخذ لحق الله . فهذا متقوم . وإن لم يجب عليه ذلك كان في ذلك درك حاجته ، أنه يفعل المحرم ، ويعذر ، ولا يعاقبه في الآخرة إلا على فعل المحرم ، لا على الغدر والظلم .

وهذا البحث يتصل بالبحث في أحكام سائر العقود الفاسدة ، وقبوتها .

\* \* \*

ثانية عشر :

## في جواز تشديد عقوبة السارب

قال رحمة الله في نسخ وجوب قتل المسر (٤٨٢ - ٤٨٣) :

ومذهب هؤلاء<sup>(١)</sup> باطل بدلائل كثيرة من الكتاب والسنّة ، فإن الله سبحانه أمر بقطع يد السارق دون قتله ، ولو كان كافرا مرتدا لوجب قتله . لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (من بدل دينه فاقتلوه)<sup>(٢)</sup> . وقال : (لا يحل دم امرىء مسلم إلا باحدى ثلات : كفر بعد إسلام ، وزنا بعد أحسان ، أو قتل نفس يقتل بها)<sup>(٣)</sup> وأمر سبحانه أن يجلد الزاني والزانية مائة جلد ، ولو كان كافرا لأمر بقتله ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يجلد شارب الخمر ولم يقتله ، بل قد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم في صحيح البخاري وغيره : إن رجلاً كان يشرب الخمر وكان اسمه عبد الله حماراً وكان يضحك النبي صلى الله عليه وسلم وكان كلما أتى إليه جلده فأتى به إليه مرة فلعنها رجل فقال النبي صلى الله عليه وسلم : (لا تلعنها ، فإنه يحب الله ورسوله)<sup>(٤)</sup> فنهى عن لعنه بعينه وشهد له بحب الله ورسوله مع أنه قد لعن شارب الخمر عموماً .

وهذا من أجود ما يحتاج به على أن الأمر بقتل الشارب في (الثالثة) و (الرابعة) منسوخ ، لأن هذا أتى به ثلاث مرات ، وقد أعني الأئمة الكبار جواب هذا الحديث ، ولكن نسخ الوجوب لا يمنع الجواز ، فيجوز أن

(١) يقصد القائلين بتكفير الناس بالمعصية .

(٢) رواه البخاري وأبو داود والترمذى والنسائى وابن ماجه وأحمد ، ومعناه في موطن مالك .

(٣) رواه الترمذى وأبو داود والنسائى والدارمى .

(٤) رواه البخارى .

يقال : يجوز قتله إذا رأى الإمام المصلحة في ذلك ، فإن ما بين الأربعين إلى الثمانين ليس حدا مقدرا في أصح قولى العلماء . كما هو مذهب الشافعى وأحمد في إحدى الروايتين ، بل الزيادة على الأربعين إلى الشانين ترجم إلى اجتهاد الإمام فيفعلها عند المصلحة ، كغيرها من أنواع التعزيز ، وكذلك صفة الضرب فإنه يجوز جلد الشارب بالجريد والنعال وأطراف الثياب بخلاف الزانى والقاذف فيجوز أن يقال : قتله في الرابعة من هذا الباب .

### ● وقال في تشديد عمر للعقوبة (٢١٣ / ١٥) :

ومما يدخل في هذا أن عمر بن الخطاب ثقى نصر بن حاجج (\*) من المدينة ومن وطنه إلى البصرة لما سمع تشبيب النساء به وتشبهه بهن ، وكان أولا قد أمر بأخذ شعره ، ليزيل جماله الذي كان يفتتن به النساء فلما رآه بعد ذلك من أحسن الناس وجنتين غمه ذلك فنفاه إلى البصرة ، فهذا لم يصدر منه ذنب ولا فاحشة يعاقب عليها ، لكن كان في النساء من يفتتن به فأمر بازالة جماله الفاتن ، فإن انتقاله عن وطنه مما يضعف همته وبدنه ، ويعلم أنه معاقب ، وهذا من باب التفريق بين الذين يخاف عليهم الفاحشة والعشق قبل وقوعه ، وليس من باب العاقبة ، وقد كان عمر ينفي في الخمر إلى خير زيادة في عقوبة شاربها .

### ● وقال في أن المفسد يقتل متى لم ينقطع شره إلا بذلك (٣٤٦ - ٣٤٧ / ٢٨) :

وقد يستدل على أن المفسد متى لم ينقطع شره إلا بقتله فإنه يقتل ، بما رواه مسلم في صحيحه ، عن عرفجة الأشجعى (٥) رضى الله عنه ، قال :

(\*) هو نصر بن حاجج بن علاط السلمى البهزى . شاعر من أهل المدينة ، كان جميلاً تتشبيب به النساء ، نفاه عمر لذلك إلى البصرة ، ولم يعود إلى المدينة إلا بعد قتل عمر بن الخطاب .

(٥) صحابى جليل ينسب إلى الجد الجاهلى : اشجع بن ربيث بن غطفان ابن سعد بن قيس عيلان ، وقد نزل الأشجعيون حول يثرب بعد ما تركوا نجد . ورحل منهم كثيرون إلى المغرب بعد ما تركوا نجا . ورحل منهم كثيرون إلى المغرب بعد الفتوحات .

سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ( من أتاكم وأمركم جميع على رجل واحد ، يريده أن يشق عصاكم ، أو يفرق جماعتكم فاقتلوه ) <sup>(١)</sup>  
 وفي رواية : ( ستكون هنات وهنات . فمن أراد أن يفرق أمر هذه الأمة وهي جميع فاضربوه بالسيف كائناً من كان ) <sup>(٢)</sup> .

وكذلك قد يقال في أمره تقبل شارب الخمر في الرابعة ، بدليل ما رواه  
 أحمد في المسند عن ديلم الحميري <sup>(٣)</sup> رضي الله عنه ، قال : ( سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقلت يا رسول الله : أنا بأرض نعالج بها عملاً شديداً ، وأنا تتحذ شرابة من القبح تتقوى به على أعمالنا ، وعلى برد بلادنا ، فقال : هل يسكت ؟ قلت : نعم . قال : فاجتبوه . قلت إن الناس غير تاركيه . قال : فإن لم يتركوه فاقتلوهم ) <sup>(٤)</sup> . وهذا لأن المفسد كالصائل . فإذا لم يندفع الصائل إلا بالقتل قتل .

### ● وقال أيضاً رحمة الله ( ٨٨ / ٣٣ ) :

وهذا كما أنهم لما أكثروا شرب الخمر واستخفوا بعدها كان عمر يضرب فيها ثمانين ، وينفى فيها ، ويحلق الرأس ، ولم يكن ذلك على محمد النبي صلى الله عليه وسلم .

\* \* \*

(٦) رواه مسلم .

(٧) رواه مسلم عن محمد بن شريح .

(٨) هو ديلم بن أبي ديلم ، ويقال ديلم بن فيروز ، ويقال ديلم بن هوشع : صحابي مشهور ، أول وارد على النبي عليه السلام من اليمن ، شهد فتح مصر ، ولاه معاوية على صنعاء فظل فيها حتى وفاته ( ٥٣ هـ ) .

(٩) رواه أحمد

ثالث عشر :

## في ضرورات تبيح الخمر

● وقال رحمة الله في اقسام المحرمات ( ٤٧١ - ٤٧٠ ) :

المحرمات قسمان :

( أحدهما ) ما يقطع بأن الشرع لم يبح منه شيئاً لضرورة ولا لغير ضرورة : كالشرك ، والفواحش ، والقول على الله بغير علم . والظلم الحض ، وهي الأربعة المذكورة في قوله تعالى : « قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، والاثم والبغى بغير الحق ، وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً ، وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون » (١) .

فهذه الأشياء محرمة في جميع الشرائع ، وتحريمها بعث الله جميع الرسل ، ونم يبح منها شيءٌ فقط ، ولاف حال من الأحوال ، ولهذا انزلت في هذه السورة المكية ، ونفي التحريم عما سواها ، فإنما حرمه بعدها كالدم والمينة ولحم الخنزير حرمه في حال دون حال ، وليس تحريماً مطلقاً .

وكذلك ( الخمر ) يباح لدفع الغصة بالاتفاق ، ويباح لدفع العطش في أحد قولى العلماء ، ومن لم يبحها قال : إنها لا تدفع العطش ، وهذا مأخذ أحمد . فحينئذ فالأمر موقوف على دفع العطش بها ، فإن علم أنها تدفعه أبيح بلا ريب ، كما يباح لحم الخنزير لدفع المجاعة ، وضرورة العطش الذي يرى أنه يهلكه أعظم من ضرورة الجوع ، ولهذا يباح شرب النجاسات عند العطش بلا نزاع ، فإن اندفع العطش وإلا فلا إباحة في شيءٍ من ذلك .

\* \* \*

---

(١) الآية ٣٣ من سورة الأعراف .

## رابع عشر :

### في نجاسة الخمر وطهارتها بالتخيل

● قال رحمة الله في تخليل الخمر (٥٠٣ - ٥٠٤ / ٢١) :

وإذا عرف أصل هذه المسألة <sup>(٢)</sup> : فالحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها . كالخمر لما كان الموجب لحرميها ونجاستها هي الشدة المطربة فإذا زالت بفعل الله ظهرت ، بخلاف ما إذا زالت بقصد الآدمي على الصحيح . كما قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : ( لا تأكلوا خل خمر إلا خمرا بدأ الله بفسادها ) ولا جناح على مسلم أن يشتري خل خمر من أهل الكتاب ما لم يعلم أنهم تعمدوا فسادها .

وذلك لأن اقتناء الخمر محرم ، فمتي قصد باقتنائها التخليل كان قد فعل محرما ، والفعل المحرم لا يكون سببا للحل ، والإباحة ، وأما إذا اقتناتها لشربها واستعملها خمرا فهو لا يريد تخليلها ، وإذا جعلها الله خلا كان معاقبة له بنقيض قصده ، فلا يكون في حلها وطهارتها مفسدة .

وأما سائر النجاسات فيجوز التعبد لافسادها ، لأن إفسادها ليس بمحرم . كما لا يحد شاربها ، لأن النفوس لا يخاف عليها بمقاربتها المحظور كما يخاف من مقاربة الخمر ، ولهذا جوز الجمهور أن تدبغ جلود الموتى ، وجوزوا أيضا إحالة النجاسة بالنار وغيرها .

● وقال في نجاسة المائع اختلط به الخمر (٥١٤ - ٥١٨ / ٢١) :

وإذا كان هذا الحب <sup>(٣)</sup> وقع فيه قطرة دم أو قطرة خمر ، وقد استحالـت واللين باق على صفتـه ، والزيـت باق على صفتـه ، لم يكن لحرميـن ذلك وجـه ، فإن تلك قد استهـلـكت واستـحالـت ، ولم يـقـ لها حـقـيقـة من الأـحكـام

(٢) يقصد مسألة طهارة الخمر اذا استحالـت خلا .

(٣) يقصد آناء الـزـيـت أو الـلـين ونحوـه .

يترتب عليها شيء من أحكام الدم والخمر . وإنما كانت أولى بالطهارة من الماء لأن الشارع رخص في إراقة الماء واتلافه حيث لم يرخص في إتلاف المائعتات كالاستجاء ، فإنه يستنجي بالماء دون هذه ، وكذلك إزالة سائر النجسات بالماء وأما استعمال المائعتات في ذلك فلا يصح : سواء قيل تزول النجاسة أو لا تزول . ولهذا قال من قال من العلماء : أن الماء يراق إذا ولغ فيه الكلب ، ولا تراق آنية الطعام والشراب .

وأيضاً فإن الماء أسرع تغيراً بالنجاسة من الملح ، والنجاسة أشد استحالـة في غير الماء منها في الماء ، فالمائعتات أبعد عن قبول التنجيس حساً وشرعاً من الماء فحيث لا ينجس الماء فالمائعتات أولى أن لا تنجس .

وأيضاً فقد ثبت في صحيح البخاري وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سُئل عن فارة وقعت في سمن ، فقال : ( ألقوها وما حولها ، وكلوا سمنكم ) <sup>(٤)</sup> فأجابهم النبي صلى الله عليه وسلم جواباً عاماً مطلقاً ، بأن يلقوها وما حولها ، وأن يأكلوا سمنهم ، ولم يستفصلهم هل كان مائعاً أو جاماً . وترك الاستفصال في حكاية الحال مع قيام الاحتمال ينزل منزلة العموم في المقال . مع أن الغالب على سمن الحجاز أن يكون ذائباً . وقد قيل : أنه لا يكون إلا ذائباً ، والغالب على السمن أنه لا يبلغ القلتين ، مع أنه لم يستفصل هل كان قليلاً أو كثيراً .

فإن قيل : فقد روى في الحديث ( إن كان جاماً فألقوها وما حولها وكلوا سمنكم ، وإن كان مائعاً فلا تقربوه ) <sup>(٥)</sup> . رواه أبو داود وغيره .

قيل : هذه الزيادة هي التي اعتمد عليها من فرق بين المائع والجامد ، واعتقدوا أنها ثابتة من كلام النبي صلى الله عليه وسلم ، وكانوا في ذلك مجتهدين قائلين بمعنى علمهم واجتهادهم . وقد ضعف محمد بن يحيى

(٤) رواه البخاري .

(٥) رواه أبو داود .

الذهلي<sup>(٦)</sup> حديث الزهرى<sup>(٧)</sup> ، وصحح هذه الزيادة ، لكن قد تبين لغيره أن هذه الزيادة وقعت خطأ في الحديث ، ليست من كلام النبي صلى الله عليه وسلم .

وهذا هو الذي بين لنا ولغيرنا ، ونحن جازمون بأن هذه الزيادة ليست من كلام النبي صلى الله عليه وسلم ، فلذلك رجعنا عن الافتاء بها بعد أن كنا نفتى بها أولاً ، فإن الرجوع إلى الحق خير من التمادي في الباطل . والبخاري والترمذى رحمة الله عليهمما وغيرهما من أئمة الحديث قد بينوا لنا أنها باطلة وأن عمرا<sup>(٨)</sup> غلط في روايته لها عن الزهرى ، وكان عمر كثير الغلط ، والأثبات<sup>(٩)</sup> من أصحاب الزهرى : كمال<sup>(١٠)</sup> ويونس<sup>(١١)</sup> وابن عيينة<sup>(١٢)</sup> ، خالقوه في ذلك ، وهو نفسه اضطربت روايته في هذا الحديث استناداً ومتنا ، فجعله عن سعيد

(٦) هو أبو عبد الله : محمد بن يحيى بن عبد الله الذهلي ، النيسابوري (١٧٢ - ٢٥٨ هـ) بحديث الزهرى فصنفه وسماه (الزهريات) .

(٧) هو محمد بن مسلم بن عبد الله بن شهاب الزهرى : أول من دون الحديث ، وأحد أكابر الحفاظ ، تابعى ، كان يحفظ الفين ومئتي حديث ، نصفها مستند (٥٨ - ١٢٤ هـ) .

(٨) هو أبو عروة : معمراً بن راشد بن أبي عمرو الأزدي الحданى ، فقيه حافظ للحديث ، ولد بالبصرة (٩٥ هـ) وسكن اليمن ، فكان أول من صنف فيها في علوم الحديث ، ومات بها (١٥٣ هـ) .

(٩) الأثبات : من يوثق فيهم لتبثتهم من مروياتهم .

(١٠) هو أبو يحيى : مالك بن دينار البصري : من رواة الحديث ، كان ورعاً يأكل من كسبه ، ويكتب المصحف بالأجرة ، توفي بالبصرة (١٣١ هـ) . (١١) (بعلبة) ستائى ترجمته .

(١٢) هو أبو محمد : سفيان بن عيينة بن ميمون انطلاز الكوفة ، محدث حرم المكي ، ولد بالكوفة (١٠٧ هـ) وتوفي بمكة (١٩٨ هـ) كان حافظاً ثقة . قال الشافعى : لو لا مالك وسفيان لذهب علم الحجاز .

ابن المسيب <sup>(١٠)</sup> عن أبي هريرة ، وإنما هو عن عبيد الله بن عبد الله <sup>(١١)</sup> عن ابن عباس عن ميمونة <sup>(١٢)</sup> ، وروى عنه في بعض طرقه أنه قال : ( إن كان مائعاً فاستصحوا به ، وفي بعضها فلا تقربوه ) .

والبخاري بين غلطه في هذا ، بأن ذكر في صحيحه عن يونس (\*) عن الزهرى نفسه أنه سئل عن فأرة وقعت في سمن فقال : إن كان جاماً أو مائعاً فليلاً أو كثيراً تلقى وما قرب منها ويؤكل ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم سئل عن فأرة وقعت في سمن ، فقال : ( ألقوها وما حولها وكلوا سنتكم ) فالزهرى الذى مدار الحديث عليه ، قد أفتى في المائة والجامد بأن تلقى فأرة وما قرب منها ، ويؤكل ، واستدل بهذا الحديث كما رواه عنه جمهور أصحابه ، فتبين أن من ذكر عنه الفرق بين النوعين فقط غلط .

وأيضاً فالجمود والميعان أمر لا يضبط ، بل يقع الاشتباه في كثير من الأطعمة ، هل تلحق بالجامد أو المائة . والشارع لا يفصل بين الحلال والحرام إلا بفصل مبين لا اشتباه فيه . كما قال تعالى : « وما كان الله ليضل قوماً بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقوون » <sup>(١٣)</sup> . والحرمات مما يتقوون ، فلا بد أن يبين لهم المحرمات بياناً فاصلاً بينها وبين الحلال .

(١٠) هو أبو محمد : سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب المخزومي القرشى ، قيل عنه سيد التابعين ، وهو أفقه سبعة بالمدينة على عصره ( ١٣ هـ - ٩٤ هـ ) ، كان أحفظ الناس لأحكام عمر بن الخطاب وأقضيته راوية عمر .

(١١) عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود الهمذاني ، مفتى المدينة ، واحد فقهائها السبعة ، كان ثقة ، عالماً فقيهاً كثير الحديث وعالماً بالشعر ، مات في المدينة ( ٩٨ هـ ) .

(١٢) هي ميمونة بنت الحارث بن حزن الهمالية : آخر امرأة تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ٦١ هـ ) ، وأخر من مات من زوجاته ( ٥١ هـ ) ، كان اسمها ( برة ) فسماها ( ميمونة ) - روت ٧٦ حديثاً ، وعاشت ٨٠ سنة .

(١٣) هو أبو عبد الله أو أبو عبيد : يونس بن عبيد بن دينار العبدى ، من حفاظ الحديث الثقات ، ومن أصحاب الحسن البصري ، له نحو مئتي حديث ، مات سنة ١٣٩ هـ .

(١٤) جزء من الآية ١١٥ من سورة التوبة .

وقد قال تعالى : « وقد فصل لكم ما حرم عليكم » (١٤) .

وأيضاً فإذا كانت الخمر التي هي أم الخبائث إذا انقلبت بنفسها حلت باتفاق المسلمين ، فغيرها من النجسات أولى أن تظهر بالانقلاب ، وإذا قدر أن قطرة خمر وقعت في خل مسلم بغير اختياره فاستحالت كانت أولى بالطهارة .

فإن قيل : الخمر لما نجست بالاستحالة ظهرت بالاستحالة ، بخلاف غيرها ؟ والخمر إذا قصد تخليتها لم تظهر .

قيل في الجواب عن الأول : إن جميع النجسات نجست بالاستحالة ، فإن الإنسان يأكل الطعام ويشرب الشراب وهي ظاهرة ، ثم تستحيل دما وبولًا وغاءطاً فتنجس .

وكذلك الحيوان يكون ظاهراً فإذا مات احتبس فيه الفضلات ، وصار حاله بعد الموت خلاف حاله في الحياة فينجس ، ولهذا يظهر الجلد بعد الدباغ عند الجمهور سواء قيل : إن الدباغ كالحياة ، أو قيل أنه كالذكاة ، فإن في ذلك قولين مشهورين للعلماء ، والسنة تدل على أن الدباغ كالذكاة .

وأما ما قصد تخليله : فذلك لأن حبس الخمر حرام ، سواء حبست لقصد التخليل أو لا . والطهارة نعمة فلا تثبت النعمة بالفعل المحرم .

\* \* \*

---

(١٤) جزء من الآية ١١٩ من سورة الانعام .

## خامس عشر :

### في جواز الشرب لمن أكره

❶ قتل رحمه الله في الakerah على الشرب (٥٠٣ / ٨) :

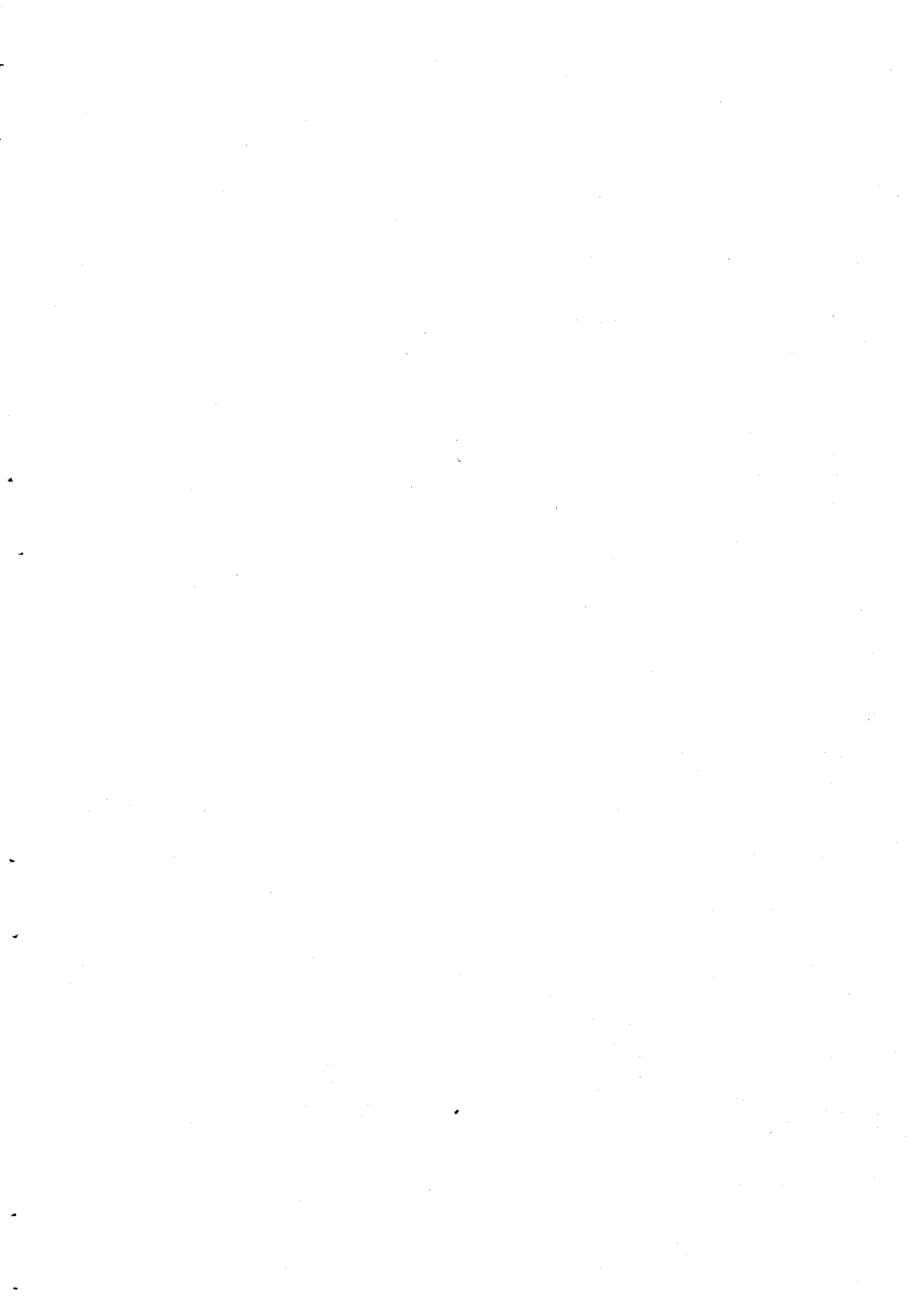
وأما إن أكره على الشرب للخمر ونحوه من الأفعال ، فأكثرهم يجوز ذلك له ، وهو مذهب أبي حنيفة والشافعى وأحمد في المشهور عنه ، لقوله تعالى : « ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصنا لتبتغوا عرض الحياة الدنيا ، ومن يكرهن <sup>(١)</sup> فإن الله من بعد أكراههن غفور رحيم » <sup>(٢)</sup>

\* \* \*

---

(١) هكذا وجدت بالنص المطبوع ، والصواب ( يكرههن ) .

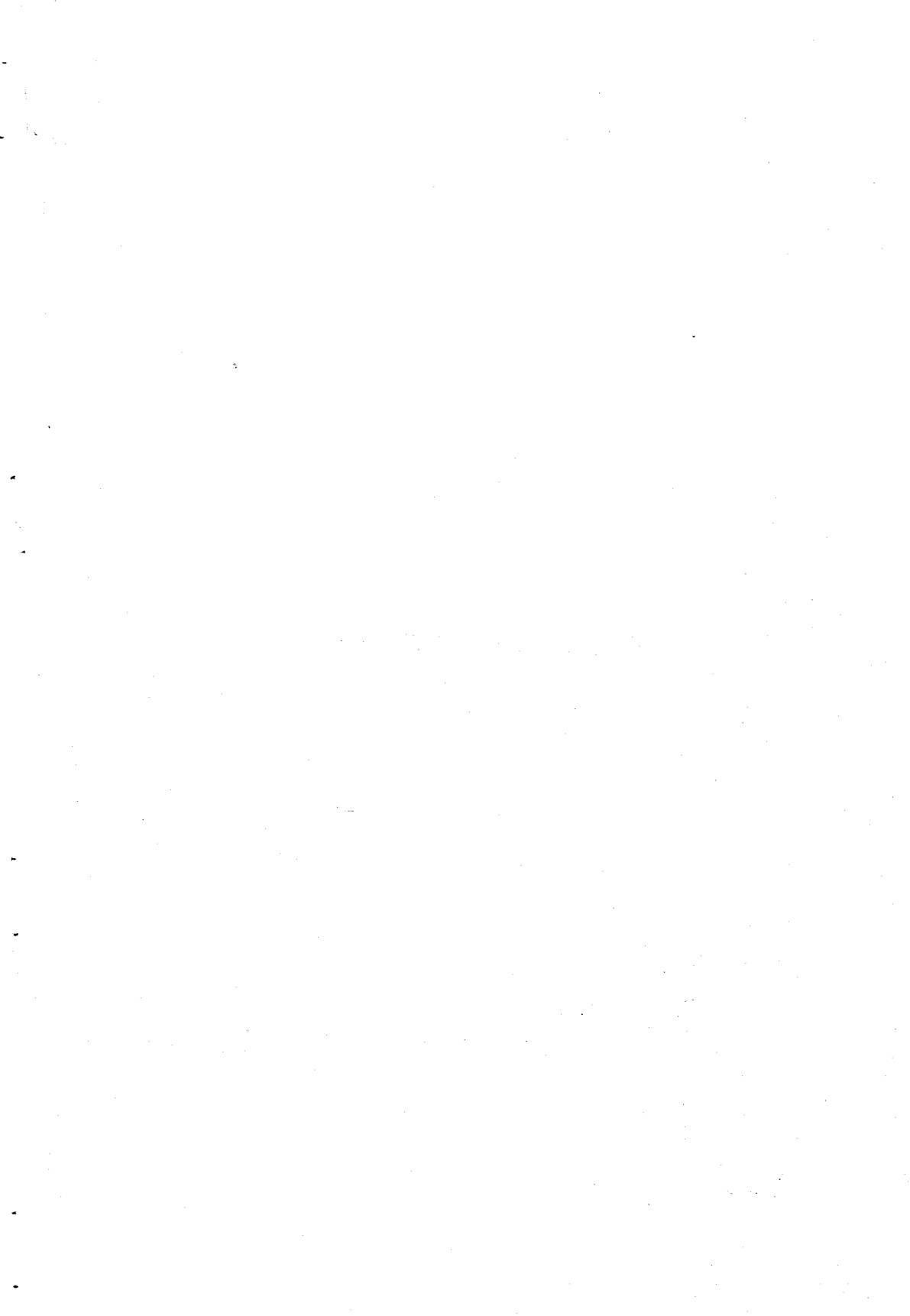
(٢) جزء من الآية ٣٣ من سورة النور .



## الفَصْمُ الثَّانِي

مجموع فتاوى الخمر والمخدرات

لشيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله



أولاً :

## في عموم مسمى الخمر

● الفتوى الأولى (٢٨٠ - ٢٨٣ / ١٩) :

سئل رحمة الله عمن يقول : إن النصوص لا ترقى بعشر معشار الشريعة : هل قوله صواب ؟ وهل أراد النص الذي لا يتحمل التأويل أو الألفاظ الواردة المحتملة ؟ ومن تقى القياس وأبطله من الظاهرية : هل قوله صواب ؟ وما حجته على ذلك ؟ وما معنى قولهم : النص ؟ .

فأجاب :

الحمد لله رب العالمين . هذا القول قاله طائفة من أهل الكلام والرأي كأبي المعالي <sup>(١)</sup> وغيره ، وهو خطأ ، بل الصواب الذي عليه جمهور أئمة المسلمين أن النصوص وافية بجمهور أحكام أفعال العباد . ومنهم من يقول : إنها وافية بجميع ذلك ، وإنما أنكر ذلك من أنكره لأنّه لم يفهم معانى النصوص العامة التي هي أقوال الله ورسوله وشمولها لأحكام أفعال العباد ، وذلك أن الله بعث محمداً صلى الله عليه وسلم بجموع الكلم ، فيتكلّم بالكلمة الجامعة العامة التي هي قضية كلية وقاعدة عامة تتناول أنواعاً كثيرة ، وتلك الأنواع تتناول أعياناً لا تحصى ، فهذا الوجه تكون النصوص محطة بأحكام أفعال العباد .

مثال ذلك أن الله حرم الخمر فظن بعض الناس أن لفظ الخمر لا يتناول إلا عصير العنب خاصة ، ثم من هؤلاء من لم يحرم إلا ذلك أو حرم معه بعض الأنبياء المسكرة ، كما يقول ذلك من فقهاء الكوفة فإن أبا حنيفة

(١) هو أبو المعالي : عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجوني : من أصحاب الشافعى ، ملقب بمام الحرمين ، ولد في جوين (٤١٩ هـ) ناحية نيسابور ، ورحل إلى بغداد ثم مكنته ثم المدينة ثم عاد إلى نيسابور حيث حضر دروسه العلماء ، وله مصنفات عدّة ، وتوفي فيها (٤٧٨ هـ) .

يحرم عصير العنب المشتد الزبد ، وهذا الخمر عنده ، ويحرم المطبوخ منه ما لم يذهب ثلثاه ، فإذا ذهب ثلثاه لم يحرمه . ويحرم النبي من نبيذ التمر فإن طبخ أدنى طبخ حل عنده . وهذه المسكرات الثلاثة ليست خمرا عنده مع أنها حرام ، وما سوى ذلك من الأنبذة فإنما يحرم منه ما يسكر .

وأما محمد بن الحسن <sup>(٢)</sup> فوافق الجمهور في تحريم كل مسكر قليله وكثيره ، وبه أفتى المحسون من أصحاب أبي حنيفة ، وهو اختيار أبي الليث السمرقندى <sup>(٢)</sup> .

ومن العلماء من حرم كل مسكر بطريق القياس : إما في الاسم وإما في الحكم ، وهذه الطريقة التي سلكها طائفة من الفقهاء من أصحاب مالك والشافعى وأحمد ، يظنون أن تحريم كل مسكر إنما كان بالقياس فى الأسماء أو القياس فى الحكم .

والصواب الذى عليه الأئمة الكبير : أن الخمر المذكورة فى القرآن تناولت كل مسكر ، فصار تحريم كل مسكر بالنص العام والكلمة الجامعة لا بالقياس وحده ، وإن كان القياس دليلا آخر يواافق النص ، وثبتت أيضاً تصووص صحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم بتحريم كل مسكر ، ففى صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( كل مسكر خمر وكل مسكر حرام ) <sup>(٣)</sup> وفي الصحيحين عن عائشة - رضى الله عنها - عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( كل شراب أمسكر فهو حرام ) <sup>(٤)</sup> وفي الصحيحين عن أبي موسى ، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سئل فقيل له : عندنا شراب من العسل يقال له : التبع ، وشراب من الذرة يقال له : المزر ؟ قال : وكان قد ألوتى جوامع الكلم فقال : ( كل مسكر حرام ) <sup>(٥)</sup> إلى أحاديث أخرى يطول وصفها .

(٢) سبقت ترجمتها .

(٣) رواه مسلم والدارقطنى وأحمد وأبو داود .

(٤) رواه البخارى ومالك .

(٥) رواه الشیخان وأحمد .

وعلى هذا فتحريم ما يسكر من الأشربة والأطعمة كالحشيشة المسكرة ثابت بالنص ، وكان هذا النص متناولاً لشرب الأنواع المسكرة من أي مادة كانت ؟ من الحبوب أو الشمار ، أو من لبن الخيل أو من غير ذلك .

ومن ظن أن النص إنما يتناول خمر العنبر قال : إنه لم يبين حكم هذه المسكرات التي هي في الأرض أكثر من خمر العنبر ، بل كان ذلك ثابتاً بالقياس ، وهؤلاء غلطوا في فهم النص . وما يبين ذلك أنه قد ثبت بالأحاديث الكثيرة المستفيضة أن الخمر لما حرمت لم يكن بالمدينة من خمر العنبر شيء ، فإن المدينة لم يكن فيها شجر العنبر وإنما كان عندهم التخل ، فكان خمرهم من التمر ، ولما حرمت الخمر أراقوها تلك الأشربة التي كانت من التمر وعلموا أن ذلك الشراب هو خمر محرم ، فعلم أن لفظ الخمر لم يكن عندهم مخصوصاً بعصير العنبر ، وسواء كان ذلك في لفظهم فتناول ، أو كانوا عرّفوا التعميم ببيان الرسول صلى الله عليه وسلم ، فإنه المبين عن الله مراده ، فإن الشارع يتصرف في اللغة تصرف أهل العرف ، يستعمل اللفظ تارة فيما هو أعم من معناه في اللغة ، وتارة فيما هو أخص .

\* \* \*

ثانياً :

## في أصناف الخمر

الفتوى الثانية ( ١٩٧ - ١٩٨ / ٣٤ ) :

سئل رحمة الله تعالى عن نبيذ التمر ، والزبيب ، والمزرر ، و (السويفة) التي تعمل من الجزر ، والذى يعمل من العنب ، يسمى (النصحو) هل هو حلال ؟ وهل يجوز استعمال شيء من هذا ، أم لا ؟

### فأجاب :

الحمد لله رب العالمين . كل شراب مسكر فهو خمر ، فهو حرام بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم المستفيضة عنه باتفاق الصحابة ، كما ثبت عنه في الصحيح من حديث أبي موسى : إنه سئل عن شراب يصنع من الذرة يقال له (المزر) وشراب يصنع من العسل يقال له (التبع) وكان قد أتى النبي صلى الله عليه وسلم جوامع الكلم ، فقال : (كل مسكر حرام) <sup>(١)</sup> وفي الصحيحين عن عائشة أنه قال : (كل شراب أسكر فهو حرام) <sup>(٢)</sup> وفي الصحيح عن ابن عمر عنه أنه قال : (كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام) <sup>(٣)</sup> وفي لفظ الصحيح : (كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام) <sup>(٤)</sup> وفي السنن عنه أنه قال : (ما أسكر كثيره فقليله حرام) <sup>(٥)</sup> وقد صحق ذلك غير واحد من الحفاظ .

والله عز وجل حرم عصير العنب النيء إذا غلا واشتد وقدف بالزيد ، لما فيه من الشدة المطربة التي تصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وتوقع العداوة والبغضاء . وكل ما كانت فيه هذه الشدة المطربة فهو خمر من أي مادة كان : من الحبوب ، والثمار ، وغير ذلك . وسواء كان شيئاً أو مطبوخاً ، لكنه إذا طبخ حتى ذهب ثلاثة وبقى ثلاثة لم يبق مسکراً ، اللهم إلا أن يضاف إليه أفاويه أو نوع آخر .

(١) سبق تخریج هذه الأحادیث الشریفة كلها .

والأصل في ذلك : (إن كل ما أسكر فهو حرام) وهذا مذهب جماهير العلماء الأئمة ، كما قال الشافعى وأحمد وغيرهم ، وهذا المسكر يوجب الحد على شاربه ، وهو نجس عند الأئمة .

وكذلك (الخشيشة) المسكرة يجب فيها الحد ، وهى نجسة فى أصح الوجوه ، وقد قيل : إنها ظاهرة . وقيل : يفرق بين يابسها ومائتها : والأول صحيح ، لأنها تسكر بالاستحالة كالخمر النيء ، بخلاف مala يسكر بل يغيب العقل كالبنج ، أو يسكر بعد الاستحالة كجوزة الطيب ، فإن ذلك ليس بنجس . ومن ظن أن الخشيشة لا تسكر وإنما تغيب العقل بلا لذة فلم يعرفحقيقة أمرها ، فإنه لو لا ما فيها من اللذة لم يتناولوها ولا أكلوها ، بخلاف البنج ونحوه مما لا لذة فيه . والشارع فرق في المحرمات بين ما تشتهيه النفوس وما لا تشتهيه ، فما لا تشتهيه النفوس كالدم والمينة اكتفى فيه بالزاجر الشرعى ، فجعل العقوبة فيه التعزير . وأما ما تشتهيه النفوس فجعل فيه مع الزاجر الشرعى زاجراً طبيعياً وهو الحد . (والخشيشة) من هذا الباب .

### ● الفتوى الثالثة (١٩٨ - ٢٠١ / ٤٤) :

وسائل رحمة الله عن (النصح) هل هو حلال ، أم حرام ؟ وهم يقولون : إن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان يعمله . (وصورته) أن يأخذ ثلثين رطلاً من ماء العنب ، ويغلى حتى يبقى ثلثه ، فهل هذه صورته ؟ وقد نقل من فعل بعض ذلك أنه يسكر ، وهو اليوم جهاراً في الأسكندرية ومصر ، ونقول لهم : هو حرام ، فيقولون : كان على زمن عمر ، ولو كان حراماً لننهى عنه ؟

### فاجاب :

الحمد لله . قد ثبت بالنصوص المستفيضة عن النبي صلى الله عليه وسلم في الصحاح والسنن والمسانيد أنه حرم كل مسكر ، وجعله حمراً ، كما في صحيح مسلم عن ابن عمر ، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( كل

مسكر خمر ، وكل خمر حرام )<sup>(٢)</sup> وفي الصحيحين عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( كل شراب أسكر فهو حرام )<sup>(٣)</sup> وفي الصحيحين عن أبي موسى ، عن النبي صلى الله عليه وسلم : أنه سئل عن شراب العسل ، يسمى ( المزر ) وكأن قد أوتي جوامع الكلم ، فقال : ( كل مسكر حرام )<sup>(٤)</sup> . وفي الصحيحين عن عمر بن الخطاب أنه قال على المنبر — منبر النبي صلى الله عليه وسلم — إن الله حرم الخمر ، وهي من خمسة أشياء : من الحنطة ، والشعير ، والعنب ، والتمر ، والزبيب ، والخمر ما خامر العقل . وهو في السنن مسند عن ابن عمر . عن النبي صلى الله عليه وسلم . وروي عنه من غير وجه أنه قال : ( ما أسكر كثيره فقليله حرام )<sup>(٥)</sup> وقد صححه طافحة من الحفاظ . والأحاديث في ذلك كثيرة .

فذهب أهل الحجاز ، واليمن ، ومصر ، والشام ، والبصرة ، وفقهاء الحديث : كمالك ، والشافعي ، وأحمد بن حنبل ، وغيرهم : أن كل ما أسكر كثيره فقليله حرام ، وهو خمر عندهم من أي مادة كانت : من الحبوب والثمار ، وغيرها ، سواء كان من العنبر ، أو التمر ، أو الحنطة ، أو الشعير ، أو لبن الخيل ، أو غير ذلك ، سواء كان نيناً أو مطبوخاً ، سواء ذهب ثلاثة ، أو ثلثة ، أو نصفه ، أو غير ذلك . فمتى كان كثيره مسکرا حرم قليله بلا نزاع بينهم .

ومع هذا فهم يقولون بما ثبت عن عمر ، فإن عمر رضي الله عنه لما قدم الشام ، وأراد أن يطبخ لل المسلمين شرابا لا يسكن كثيره طبخ العصير حتى ذهب ثلاثة وبقى ثلاثة ، وصار مثل الرب<sup>(٦)</sup> ، فأدخل فيه أصبعه فوجده غليظاً ، فقال : كأنه الطلا ، يعني الطلا الذي يطلق به الإبل ، فسموا ذلك ( الطلا ) . فهذا الذي أباحه عمر لم يكن يسكن ، وذكر ذلك أبو بكر

(٢) سبق تخرجه .

(٣) سبق تخرجهها .

(٤) الرب : ما يخثر من عصير الثمار بالطبع .

عبد العزير بن جعفر (٥) صاحب الغلال : إنه مباح ياجماع المسلمين ، وهذا  
بناء على أنه لا يسكر ولم يقل أحد من الآئمة المذكورين إنه يباح مع كونه  
مسكرا .

ولكن نشأت (شبهة) من جهة أن هذا المطبوخ قد يسكر ، لأن شيئاً إما لأن طبخه لم يكن تماماً ، فإنهم ذكروا صفة طبخه أنه يغلى عليه أولاً حتى يذهب وسخه ، ثم يغلى عليه بعد ذلك حتى يذهب ثلثاه ، فإذا ذهب ثلاثة والوسخ فيه كان الذاهب منه أقل من الثلثين ، لأن الوسخ يكون حينئذ من غير الذاهب ، وإنما من جهة أنه قد يضاف إلى المطبوخ من الأفواية وغيرها ما يقويه ويشهده حتى يصير مسكراً ، فيصير بذلك من باب الخليطين ، وقد استفاض عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه (نهى عن الخليطين ) لتوسيعه أحدهما صاحبه ، كما نهى عن خليط التمر والزبيب ، وعن الرطب والتمر ونحو ذلك .

وللعلماء نزاع في (الخليليين) إذا لم يسكر ، كما تنازع العلماء في نبيذ الأوعية التي لا يشتد ما فيها بالغليان ، وكما تنازعوا في العصير والنبيذ بعد ثلث . وأما إذا صار الخليطان من المسكر فإنه حرام باتفاق هؤلاء الأئمة . فالذى أباحه عمر من المطبوخ كان صرفا ، فإذا خلطه بما قواه وذهب ثلاثة لم يكن ذلك ما أباحه عمر . وربما يكون بعض البلاد طبيعة يسكر فيها ما ذهب ثلاثة فيحرم إذا أسكن ، فإن مناط التحرير هو السكر باتفاق الأئمة . ومن قال : إن عمر أو غيره من الصحابة أباح مسكرا فقد كذب عليهم .

الفتوى الرابعة (٢١٩ - ٢٢٠ / ٣٤) :

وسائل رحمة الله عن هش الذرة فأخذ يغلى في قدره ، ثم ينزله ويعمل

(٥) هو أبو بكر : عبد العزيز بن جعفر بن أحمد بن يزداد بن معروف البغوي (٢٨٥ - ٣٦٣ هـ) : مفسر ، وثقة في الحديث ، من أعيان الحنابلة ، بغدادي ، كان تلميذاً لأبي بكر الخلال فلقب به (صاحب الخلال) ، له مصنفات عدّة .

عليه قمح ، ويخليه إلى بكرة ، ويصفيه : فيكون مما لا يسكر في ذلك اليوم ، ثم يخليه يومين أو ثلاثة بعد ذلك فيبقى يسكر : هل يجوز أن يشرب منه في أول يوم ؟

**فاجاب :**

يجوز شربه ما لم يسكر إلى ثلاثة أيام ، فاما إذا أسكر فإنه حرام بنص رسول الله صلى الله عليه وسلم ، سواء أسكر بعد الثلاثة ، أو قبل الثلاثة ، ومتى أسكر حرم ، فإنه ثبت في الصحيح أنه قال : ( كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام ) <sup>(٦)</sup> .

● **الفتوى الخامسة ( ٢٤٠ / ٢٢٠ ) :**

وسائل رحمة الله تعالى عن ( الخمر ) إذا غلى على النار ونقص الثالث : هل يجوز استعماله ، أم لا ؟

**فاجاب :**

الحمد لله . إذا صار مسكرا فإنه حرام يجب إراقته ، ولا يحل بالطبع ، وأما إذا طبخ قبل أن يصير مسكرا حتى ذهب ثلاثة وبقى ثلاثة ولم يسكر فإنه حلال عند جماهير المسلمين . وأما إن طبخ قبل أن يصير مسكرا حتى ذهب ثلاثة أو نصفه ، فإن كان مسكرا فإنه حرام في مذهب الأئمة الأربعية . وإن لم يكن مسكرا فإنه يستعمل ما لم يسكر إلى ثلاثة أيام .

\* \* \*

---

٦) الحديث سبق تخرجه .

**ثالثاً:**

## **في أحكام الحشيش**

الفتوى السادسة (٢١٠ - ٢١٢ / ٣٤) :

سئل رحمة الله تعالى عن يأكل الحشيشة ما يجب عليه؟

**فأجاب :**

الحمد لله . هذه الحشيشة الصلبة حرام ، سواء سكر منها أو لم يسكر ، والسكر منها حرام باتفاق المسلمين ، ومن استحل ذلك وزعم أنه حلال فإنه يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل مرتدًا ، لا يصلى عليه ، ولا يدفن في مقابر المسلمين . وأما إن اعتقد ذلك قربة ، وقال : هي لقيمة الذكر والذكر ، وتحرك العزم الساكن إلى أشرف الأماكن ، وتتفع في الطريق : فهو أعظم وأكبر ، فإن هذا من جنس دين النصارى الذين يتقربون بشرب الخمر ، ومن جنس من يعتقد الفواحش قربة وطاعة ، قال الله تعالى : « وإذا فعلوا فاحشة قالوا : وجدنا عليها آباءنا ، والله أمرنا بها ، قل : إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون » (١) ومن كان يستحل ذلك جاهلا وقد سمع بعض الفتاوى يقول :

حرموها من غير عقل ونقل      وحرام تحريم غير الحرام

فإنه ما يعرف الله ورسوله ، وأنها محرمة ، والسكر منها حرام بالاجماع . وإذا عرف ذلك ولم يقر بتحريم ذلك فإنه يكون كافرا مرتدًا ، كما تقدم . وكل ما يغيب العقل فإنه حرام وإن لم تحصل به نشوة ولا طرب . فإن تغيب العقل حرام بإجماع المسلمين . وأما تعاطي (البنج) الذي لم يسكر ، ولم يغيب العقل . ففيه التعزير .

(١) الآية ٢٨ من سورة الاعراف .

وأما المحققون من الفقهاء فعلموا أنها مسكرة ، وإنما يتناولها الفجار ، لما فيها من النشوء والطرب ، فهى تجامع الشراب المسكر في ذلك ، والخمر توجب الحركة والخصوصة ، وهذه توجب الفتور والذلة ، وفيها مع ذلك من فساد المزاج والعقل ، وفتح باب الشهوة ، وما توجبه من الدياثة : مما هى من شر الشراب المسكر ، وإنما حدثت في الناس بحدوث التمار .

وعلى تناول القليل منها والكثير حد الشراب : ثمانون سوطا ، أو أربعون . إذا كان مسلما يعتقد تحريم المسكر ، ويغيب العقل .

وتنازع الفقهاء في نجاستها ؟ على ثلاثة أقوال : (إحداها) : إنها ليست نجسة . (والثانى) أن مائتها نجس ، وأن جامدها ظاهر . (والثالث) وهو الصحيح أنها نجسة كالخمر ، فهذه تشته العذرة ، وذلك يشبه البول ، وكلاهما من الخبائث التي حرمتها (٢) رسوله . ومن ظهر منه أكل الحشيشة فهو بمنزلة من ظهر منه شرب الخمر ، وشر منه من بعض الوجوه ، ويهرج ويتعاقب على ذلك ، كما يعاقب هذا ، للوعيد الوارد في الخمر ، مثل قوله صلى الله عليه وسلم : (لعن الله الخمر ، وشاربها ، وساقيها ، وبائعها ومباتها ، وحاميها ، وأكل ثمنها) (٣) ومثل قوله : (من شرب الخمر لم يقبل الله له صلاة أربعين يوما ، فإن قاتب قاتب الله عليه ، فإن عاد وشربها لم يقبل الله له صلاة أربعين يوما ، فإن قاتب قاتب الله عليه ، وإن عاد فشربها في الثالثة أو الرابعة كان حقا على الله أن يسقيه من طينة الخبال ، وهي من عصارة أهل النار ) (٤) وقد ثبت عنه في الصحيح صلى الله عليه وسلم أنه قال : (كل مسكر حرام) (٥) وسئل عن هذه الأشربة وكان قد أوى جوامع الكلم فقال صلى الله عليه وسلم : (كل مسكر حرام) (٦) .

#### الفتوى السابعة (٢١٣ - ٢١٤ / ٣٤) :

وسائل رحمة الله تعالى بما يجب على أكل الحشيشة ؟ ومن ادعى أن أكلها جائز حلال مباح ؟

(٢) هكذا في النص المطبوع ، وصواب السياق (حرمتها الله رسوله) .

(٣) سبق تخرجهما .

## فاجاب :

أكل هذه الحشيشة الصلبة حرام ، وهى من أخبث الخبائث المحرمة ، وسواء أكل منها قليلاً أو كثيراً المسكر منها حرام باتفاق المسلمين ، ومن استحل ذلك فهو كافر يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل كافراً مرتداً ، لا يغسل ، ولا يصلى عليه ، ولا يدفن بين المسلمين . وحكم المرتد شر من حكم اليهودي والنصراني سواء اعتقد أن ذلك يجعل للعامة أو للخاصة الذين يزعمون أنها لقمة الفكر والذكر ، وأنها تحرك العزم الساكن إلى أشرف الأماكن وأنهم لذلك يستعملونها .

وقد كان بعض السلف ظن أن الخمر تباح للخاصة . متنولاً قوله تعالى : « ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا إذا ما اتقوا وأمنوا وعملوا الصالحات ، ثم اتقوا وأمنوا ثم اتقوا وأحسنوا » <sup>(١)</sup> فلما رفع أمرهم إلى عمر بن الخطاب وتشاور الصحابة فيه اتفق عمر وعلى وغيرهما من علماء الصحابة رضي الله عنهم على أنهسم إن أقرروا بالتحريم جلدوا ، وإن أصرروا على الاستحلال قتلوا . وهذه حشيشة العشب من اعتقاد تحريرها وتناولها فإنه يجلد الحد ثمانين سوطاً أوأربعين . هذا هو الصواب . وقد توقف بعض الفقهاء في الجلد ، لأن ظن أنها مزيلة للعقل ، غير مسكرة ، كالمبنج ونحوه مما يغطي العقل من غير سكر ، فإن جميع ذلك حرام باتفاق المسلمين : إن كان مسكراً . ففيه جلد الخمر ، وإن لم يكن مسكراً ففيه التعزير بما دون ذلك . ومن اعتقد حل ذلك كفر وقتل .

والصحيح أن الحشيشة مسكرة كالشراب ، فإن أكلها يتشبون بها ، ويكثرون تناولها ، بخلاف البنج وغيره ، فإنه لا ينشى ، ولا يشتبه . وقاعدة الشريعة أن ما تشتهيه النقوص من المحرمات كالخمر والزنا فيه الحد وما لا تشتهيه كالميتة فيه التعزير . (والخشيشة) مما يشتهيها أكلوها ، ويمتعنون عن تركها ، ونصوص التحريم في الكتاب والسنة على من

(١) جزء من الآية ٩٣ من سورة المائدة .

يتناولها كما يتناول غير ذلك ، وإنما ظهر في الناس أكلها قريبا من نحو  
ظهور التثار ، فإنها خرجت ، وخرج معها سيف التثار .

• الفتوى الثامنة ( ٢١٨ / ٣٤ ) :

وسئل قدس الله روحه عن رجل اعتاد أن يتناول كل ليلة قبل العصر  
شيئا من المعاجين مدة سنتين . فسئل عن ذلك ؟ فقال : أرى فيه أشياء من  
الذانع : فهل يباح ذلك له أم لا ؟

فأجاب :

إن كان ذلك يغيب العقل لم يجز له أكله ، فإن كل ما يغيب العقل يحرم  
باتفاق المسلمين .



**رابعاً:**

## **في صلاة متعاطي الخمر والمخدرات**

الفتوى التاسعة (٢٢١ - ٢٤٤) :

سئل رحمة الله تعالى عن جماعة من المسلمين رجال كهول وشبان ، وهم حجاج مواظبون على أداء ما افترض عليهم : من صوم ، وصلاة ، وعبادة . وفيهم كبير القدر معروفون بالثقة والأمانة بين المسلمين في أقوالهم وأفعالهم ، ليس عليهم شيء من ظواهر السوء والفسق ، وقد اجتذبوا عقولهم وأذهانهم ورأيهم على أكل (الغيرة) وكان قولهم واعتقادهم فيها أنها معصية وسيئة ، غير أنهم مع ذلك يقولون في اعتقادهم بدليل كتاب الله سبحانه وتعالى : «إِنَّ الْحُسْنَاتِ يَذْهَبُنَّ إِلَيْنَا»<sup>(١)</sup> وذكر أيضاً أنها حرام ، غير أن لهم ورداً بالليل ، وتبعدات ، ويزعمون أنها إذا حصلت نشوتها برؤوسهم تأمرهم بتلك العبادة ، ولا تأمرهم بسوء ولا فاحشة . ونسبوا أنها ليس لها ضرر لأحد من خلق الله تعالى كالزنا وشرب الخمر والسرقة وأنه لا يجب على من أكلها حد من الحدود ، إلا أنها تتعلق بمخالفة أمر بن أمور الله سبحانه وتعالى ، والله يغفر ما بين العبد وربه . واجتمع بهم رجل صادق القول ، وذكر عنهم ذلك ، ووافقتهم على أكلها بحكمهم عليه ، وحديثهم له ، واعترف على نفسه بذلك : فهل يجب على آكلها حد شارب الخمر أم لا ؟

أفتونا .

**فأجاب :**

الحمد لله رب العالمين . نعم يجب على آكلها حد شارب الخمر . وهؤلاء القوم ضلال جهال عصاة الله ولرسوله ، وكفى ب الرجل جهلاً أن يعرف بأن هذا الفعل محرم ، وأنه معصية الله ولرسوله ، ثم يقول : إنه تطيب له العبادة ، وتصلح له حاله ! ! ! ويبح هذا القائل ؟ ! أيظن أن الله سبحانه

(١) جزء من الآية ١١٤ من سورة هود .

وتعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم حرم على الخلق ما ينفعهم ، ويصلح لهم حالهم ، ! نعم قد يكون في الشيء منفعة وفيه مضره أكثر من منفعته فيحرمه الله سبحانه وتعالى ، لأن المضر إذا كانت أكثر من المنفعة بقيت الزيادة مضره مجضة ، وصار هذا الرجل كأنه قال لرجل : خذ مني هذا الدرهم وأعطيك ديناراً ، فجهله يقول له : هو يعطيك درهما فخذنه ، والعقل يقول : إنما يحصل الدرهم بفوات الدينار ، وهذا ضرر لا منفعة له ، بل جميع ما حرم الله ورسوله إن ثبت فيه منفعة ما فلا بد أن يكون ضرره أكثر .

فهذه (الحشيشة الملعونة) هي وآكلوها ومستحلوها ، الموجبة لسخط الله وسخط رسوله وسخط عباد المؤمنين ، المعرضة صاحبها لعقوبة الله ؛ إذا كانت كما يقوله الفاللون : من أنها تجمع الهمة ، وتدعى إلى العبادة ، فإنها مشتملة على ضرر في دين المرأة وعقله وخلفه وطبعه أضعف ما فيها من خير ، ولا خير فيها ، ولكن هي تحلل الرطوبات ، فتساعد الأبخرة إلى الدماغ ، وتورث خيالات فاسدة ، فيهون على المرأة ما يفعله من عبادة ، ويشغله بتلك التخيلات عن إضرار الناس . وهذه رشوة الشيطان يرشو بها المبطلين ليطبعوه فيها ، بمنزلة الفضة القليلة في الدرهم المغضوش ، وكل منفعة تحصل بهذا السبب فإنها تنقلب مضره في المال ؛ ولا يبارك لصاحبها فيها ؛ وإنما هذا نظير السكران بالخسر ، فإنها تطيش عقله حتى ينسفو بياله ، ويتشجع على أقرانه ، فيعتقد الغر أنها أورثته السخاء والشجاعة ؛ وهو جاهل ، وإنما أورثته عدم العقل . ومن لا عقل له لا يعرف قدر النفس والمصال ، فيجود بجهله . لا عن عقل فيه .

وكذلك هذه الحشيشة المسكررة إذا أضفت العقل ، وفتحت باب الخيال ؛ تبقى العادة فيها مثل العبادات في الدين الباطل ، دين النصارى ؛ فإن الراهب تجده يجتهد في أنواع العبادة لا يفعله المسلم الحنيف ، فإن دينه باطل ، والباطل خفيف . ولهذا تجود النفوس في الساع المحرم والعشرة المحرمة بالأموال وحسن الخلق بما لا تجود به في الحق ، وما هذا بالذى يسيح تلك المحارم ، أو يدعوا المؤمن إلى فعله ، لأن ذلك إنما كان لأن الطبيع لما أخذ نصيبه من الحظر المحرم ولم يبال بما بذله غوضاً عن ذلك ، وليس

فـ هـذا مـنـفعـةـ فـ دـيـنـ الـمـرـءـ وـلـاـ دـيـنـاءـ ،ـ وـإـنـماـ ذـلـكـ لـذـةـ سـاعـةـ ،ـ بـمـنـزـلـةـ لـذـةـ  
الـزاـنـىـ حـالـ النـعـلـ ،ـ وـلـذـةـ شـفـاءـ الغـضـبـ حـالـ القـتـلـ ،ـ وـلـذـةـ الـخـمـرـ حـالـ  
الـتـشـوـهـ ،ـ ثـمـ إـذـاـ صـحـاـ مـنـ ذـلـكـ وـجـدـ عـمـلـهـ باـطـلاـ ،ـ وـذـنـوبـهـ مـحـيـةـ بـهـ ،ـ وـقـدـ  
نـقـصـ عـلـيـهـ عـقـلـهـ وـدـيـنـهـ وـخـلـقـهـ .

وـأـينـ هـؤـلـاءـ الضـلـالـ مـاـ تـورـثـ هـذـهـ الـمـلـعونـةـ مـنـ قـلـةـ الغـيـرـةـ ،ـ وـزـوـالـ  
الـحـمـيـةـ حـتـىـ يـصـيرـ آـكـلـهـ إـمـاـ دـيـوـثـاـ (٢)ـ ،ـ وـاماـ مـأـبـونـاـ (٣)ـ ،ـ وـإـمـاـ كـلـاـهـاـ ،ـ  
وـقـفـسـدـ الـأـمـزـجـةـ حـتـىـ جـعـلـتـ خـلـقـاـ كـثـيرـاـ مـجـانـيـنـ وـتـجـعـلـ الـكـبـدـ بـسـنـزـلـةـ  
الـسـفـنـجـ ،ـ وـمـنـ لـمـ يـجـنـ مـنـهـمـ فـقـدـ أـعـطـتـهـ نـقـصـ الـعـقـلـ ،ـ وـلـوـ صـحـاـ مـنـهـاـ فـإـنـهـ  
لـابـدـ أـنـ يـكـوـنـ فـعـلـهـ خـبـلـ ،ـ ثـمـ إـنـ كـثـيرـاـ يـسـكـرـ حـتـىـ يـصـدـ عـنـ ذـكـرـ اللهـ  
وـعـنـ الصـلـاـةـ ،ـ وـهـىـ وـاـنـ كـانـتـ لـاـ تـوـجـدـ قـوـةـ نـفـسـ صـاحـبـهاـ حـتـىـ يـضـارـبـ  
وـيـشـاتـمـ ،ـ فـكـنـىـ بـالـرـجـلـ شـرـاـ أـنـهـاـ تـحـدـدـ عـنـ ذـكـرـ اللهـ وـعـنـ الصـلـاـةـ إـذـاـ سـكـرـ  
مـنـهـاـ ،ـ وـقـلـيلـهـاـ وـإـنـ لـمـ يـسـكـرـ ذـهـنـهـ بـسـنـزـلـةـ قـلـيلـ الـخـمـرـ .ـ ثـمـ إـنـهـاـ تـورـثـ مـنـ  
مـهـانـةـ آـكـلـهـاـ ،ـ وـدـنـاءـةـ نـسـهـ ،ـ وـاتـتـاحـ شـمـوـتـهـ :ـ مـاـ لـاـ يـوـرـثـ الـخـمـرـ .ـ فـيـهـاـ مـنـ  
الـمـفـاسـدـ مـاـ لـيـسـ فـيـ الـخـمـرـ ،ـ وـإـنـ كـانـ فـيـ الـخـمـرـ مـفـسـدـةـ لـيـسـ فـيـهـاـ وـهـىـ  
الـحـدـدـ ،ـ فـهـىـ بـالـتـحـرـيـمـ أـولـىـ سـنـ الـخـمـرـ ،ـ لـأـنـ ضـرـرـ آـكـلـ الـحـشـيشـةـ عـلـىـ  
نـفـسـهـ أـشـدـ مـنـ ضـرـرـ الـخـمـرـ ،ـ وـضـرـرـ شـارـبـ الـخـمـرـ عـلـىـ النـاسـ أـشـدـ ،ـ إـلـاـ أـنـهـ  
فـيـ هـذـهـ الـأـزـمـانـ لـكـثـرـةـ آـكـلـ الـحـشـيشـةـ صـارـ الـضـرـرـ الـذـيـ مـنـهـاـ عـلـىـ النـاسـ  
أـعـظـمـ مـنـ الـخـمـرـ ،ـ وـإـنـاـ حـرـمـ اللـهـ الـمـحـارـمـ لـأـنـهـاـ تـضـرـ أـصـحـابـهـاـ وـإـلـاـ فـلـوـ ضـرـتـ  
الـنـاسـ وـلـمـ تـضـرـهـ لـمـ يـحـرـمـهـاـ ،ـ إـذـ الـحـاسـدـ يـضـرـهـ حـالـ الـمـحـسـودـ ،ـ وـلـمـ يـحـرـمـ  
الـلـهـ اـكـتسـابـ الـمـعـالـىـ لـدـفـعـ تـضـرـرـ الـحـاسـدـ .ـ هـذـاـ وـقـدـ قـالـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـيـ اللـهـ  
عـلـيـهـ وـسـلـمـ :ـ (ـ كـلـ مـسـكـرـ خـمـرـ ،ـ وـكـلـ مـسـكـرـ حـرـامـ )ـ (٤)ـ .ـ وـهـذـهـ مـسـكـرـةـ ،ـ  
وـلـوـ لـمـ يـشـسـلـهـ لـفـظـ بـعـيـنـهـ لـكـانـ فـيـهـاـ مـاـ مـفـاسـدـ مـاـ حـرـمـتـ الـخـمـرـ لـأـجـلـهـ ،ـ مـعـ  
أـنـ فـيـهـاـ مـفـاسـدـ أـخـرـ غـيرـ مـفـاسـدـ الـخـمـرـ تـوـجـبـ تـحـرـيـمـهـاـ .ـ وـالـلـهـ أـعـلـمـ .

(٢) الـدـيـوـثـ :ـ مـنـ لـاـ غـيـرـةـ عـنـهـ وـلـاـ خـجـلـ .

(٣) الـمـأـبـونـ :ـ الـمـتـهـمـ .

(٤) سـبـقـ تـخـرـيـجـهـ .

## ❷ الفتوى العاشرة (٥ - ٦ / ٢٢) :

سئل رحمة الله عن رجل يفسق ويشرب الخمر ويصلى الصلوات الخمس ، وقد قال – صلى الله عليه وسلم – (كل صلاة لم تنه عن الفحشاء والمنكر لم يزد صاحبها من الله إلا بعدها) <sup>(٥)</sup> .

### فاجاب :

هذا الحديث ليس ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم ، لكن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر كما ذكر الله في كتابه . وبكل حال فالصلاحة لا تزيد صاحبها بعدها ، بل الذي يصلى خير من الذي لا يصلى . وأقرب إلى الله منه وإن كان فاسقا .

لكن قال ابن عباس : ليس لك من صلاتك إلا ما عقلت منها . وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : (إن العبد لينصرف من صلاته ولم يكتب له منها إلا نصفها ، إلا ثلثها ، إلا ربعها ، حتى قال : إلا عشرها) <sup>(٦)</sup> . فإن الصلاة إذا أتى بها كما أمر نتهى عن الفحشاء والمنكر ، وإذا لم تنته دل على تضييعه لحقوقها ، وإن كان مطينا . وقد قال تعالى : « فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة » <sup>(٧)</sup> . الآية . واضاعتها التفريط في واجباتها وإن كان يصلحها ، والله أعلم .

## ❸ الفتوى الحادية عشر (٦٦٢ - ٦٦١ / ١١) :

وسائل رحمة الله عن رجل مدمن على المحرمات ، وهو مواطن على الصلوات الخمس ، ويصلى على محمد مائة مرة كل يوم . ويقول : سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله كل يوم مائة مرة ، فهل يكفر ذلك بالصلاحة والاستغفار ؟

(٥) حديث ضعيف ، وقيل موضوع .

(٦) رواه أبو داود والنسائي وابن حبان عن عمار بن ياسر .

(٧) جزء من الآية ٥٩ من سورة مريم .

## فاجاب :

قال الله تعالى : « فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره » <sup>(٨)</sup> فمن كان مؤمناً وعمل عملاً صالحاً لوجه الله تعالى ، فإن الله لا يظلمه . بل يشيه عليه .

وأما ما يفعله من المحرم اليسير فيستحق عليه العقوبة ، ويرجى له من الله التوبة . كما قال الله تعالى : « وآخرون اعترفوا بذنوبهم خلطوا عبلا صالحاً وآخر سيئاً عسى الله أن يتوب عليهم » <sup>(٩)</sup> وإن مات ولم يتتب فهذا أمره إلى الله . هو أعلم بمقدار حسناته وسيئاته . لا يشهد له بجنة ولا نار بخلاف الخوارج والمعتزلة فإنهم يقولون : إنه من فعل كبيرة أحبطت جميع حسناته ، وأهل السنة والجماعة لا يقولون بهذا الاحباط . بل أهل الكبائر معهم حسنات وسيئات ، وأمرهم إلى الله تعالى . وقوله تعالى : « إنما يتقبل الله من المتقين » <sup>(١٠)</sup> أي من اتقاه في ذلك العمل ، لأن يكون عملاً صالحاً خالصاً لوجه الله تعالى ، وأن يكون موافقاً للسنة . كما قال تعالى : « فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً » <sup>(١١)</sup> . وكان عمر بن الخطاب يقول في دعائه : اللهم اجعل على كله صالحاً واجعله لوجهك خالصاً ولا تجعل لأحد فيه شيئاً . وأهل الموسييد [يقولون] <sup>(\*)</sup> لا يتقبل العمل إلا من اتقاه بترك جميع الكبائر . وهذا خلاف ما جاء به الكتاب والسنة في (قصة حمار) الذي كان يشرب الشمر وقال النبي صلى الله عليه وسلم : (إنه يحب الله ورسوله) <sup>(١٢)</sup> وكما في أحاديث الشفاعة ، وخروج أهل الكبائر من النار حتى يخرج منها من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان . فقد قال الله تعالى : « فمنهم خالم لنفسه . ومنهم مقتصد . ومنهم ساق بالخيرات بإذن الله » <sup>(١٣)</sup> الآية .

(٨) الآياتان ٧ - ٨ من سورة الزرزلة .

(٩) جزء من الآية ١٠٢ من سورة التوبه .

(١٠) جزء من الآية ٢٧ من سورة المائدة .

(١١) جزء من الآية ١١٠ من سورة الكهف .

(١٢) سبق تعریج الحديث .

(١٣) جزء من الآية ٣٢ من سورة فاطر .

(٤٠) التوسع هكذا في النص المطبوع لم يشر المحقق إلى مدلوله .

ومع هذا فقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( لا يزني  
الزائري حين يزني وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ،  
ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ) <sup>(١٤)</sup> . وقال : ( من شرب الخمر  
في الدنيا ولم يتوب منها حرمتها في الآخرة ) <sup>(١٥)</sup> وقال : ( لعن الله الخمر ،  
وعاصرها ، ومعتصرها ، وبائعها ، ومشترتها ، وحاملتها ، والمحمولة إليه ،  
وشاربها ، وساقيها ، أكل ثمنها ) <sup>(١٦)</sup> .

\* \* \*

---

(١٤) رواه الشیخان واحمد وأبو داود والترمذی والنسائی .

(١٥) رواه مالک في ( الموطأ ) عن عبد الله بن عمر .

(١٦) سبق تخریج الحديث .

**خامساً :**

## **في صلاة السكران**

**❷ الفتوى الثانية عشر (٦ / ٢٢) :**

سئل رحمة الله عن قوله تعالى : « لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى »<sup>(١)</sup> والرجل إذا شرب الخمر وصلبي وهو سكران ، هل تجوز صلاته أم لا ؟ .

**فأجاب :**

صلاة السكران الذي لا يعلم ما يقول لا تجوز باتفاق ، بل ولا يجوز أن يمكن من دخول المسجد لهذه الآية وغيرها ، فإن النهي عن قربان الصلاة ، وقربان مواضع الصلاة ، والله أعلم .

\* \* \*

---

(١) جزء من الآية ٤٣ من سورة النساء .

**سادساً :**

## **في الصلاة خلف الحشائش**

الفتوى الثالثة عشر (٣٥٦ - ٣٥٩) :

سئل رحمة الله عن رجل استفاض عن أنه يأكل الحشيشة ، وهو أمام .  
 فقال رجل : لا تجوز الصلاة خلفه ، فأذكر عليه رجل وقال : تجوز ،  
 واحتج بقول النبي صلى الله عليه وسلم : « تجوز الصلاة خلف البر  
 والناجر » <sup>(١)</sup> فهذا الذي أنكره مصيب أم مخطيء ؟ وهل يجوز لأكل  
 الحشيشة أن يؤم الناس ؟ وإذا كان المنكر مصيبا ؟ فما يجب على الذي  
 قام عليه ؟ وهل يجوز للناظر في المكان أن يعزله أم لا ؟

**فأجاب :**

لا يجوز أن يولي في الامامة بالناس من يأكل الحشيشة ، أو يفعل  
 من المكرات المحمرة ، مع امكان تولية من هو خير منه . كيف وفي الحديث :  
 ( من قلد رجلا عما على عصابة ، وهو يجد في تلك العصابة من هو أرضى  
 الله ، فقد خان الله ، وخان رسوله ، وخان المؤمنين ) <sup>(٢)</sup> وفي حديث آخر :  
 ( أجعلوا أئمتكم خياركم ، فإنهم وفديكم فيما بينكم وبين الله ) .

وفي حديث آخر : ( إذا ألم الرجل القوم . وفيهم من هو خير منه ، لم  
 يزدروا في سفال ) وقد ثبت في الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال :  
 ( يوم القوم أقرؤهم لكتاب الله . فإن كانوا في القراءة سواء فأعلمهم  
 بالسنة ، فإن كانوا في السنة سواء فأقدمهم هجرة ، فإن كانوا في الهجرة  
 سواء فأقدمهم سنا ) <sup>(٣)</sup> فأمر النبي صلى الله عليه وسلم بتقديم الأفضل

(١) حديث ضعيف وقيل موضوع .

(٢) رواه الحاكم عن ابن عباس من طريق حسين بن قيس عن عكرمة .

(٣) رواه الشیخان وأبی داود والترمذی والنسائی وأحمد .

بالعلم بالكتاب ، ثم بالسنة ، ثم الأسبق إلى العمل الصالح بنفسه ، ثم يفعل الله تعالى .

وفي سنن أبي داود وغيره : (أن رجلا من الأنصار كان يصلى بقوم إماما فبصدق في القبلة فأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم أن يعزلوه عن الإمامة ، ولا يصلوا خلفه ، فجاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فسألته هل أمرهم بعزله ؟ فقال : نعم ، إنك آذيت الله ورسوله ) <sup>(٤)</sup> فإذا كان المرء يعزل لأجل اليساءة في الصلاة وبصاقه في القبلة ، فكيف المصر على أكل الحشيشة ، لاسيما إن كان مستحلا للمسكر منها . كما عليه طائفة من الناس ، فإن مثل هذا ينبغي أن يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل ، إذ السكر منها حرام بالإجماع ، واستحلال ذلك كفر بلا نزاع . وأما احتجاج المعارض بقوله : (تجوز الصلاة خلف كل بر وفاجر) فهذا غلط منه لوجوه :

أحدها : أن هذا الحديث لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم ، بل في سنن ابن ماجه عنه : (لا يؤمن فاجر مؤمنا إلا أن يقهره بسوط أو عصا) <sup>(٥)</sup> وفي اسناد الآخر مقال أيضاً .

الثاني : إنه يجوز للمأمور أن يصلى خلف من ولد ، وإن كان تولية ذلك المولى لا تجوز ، فليس للناس أن يولوا عليهم الفساق ، وإن كان قد ينفذ حكمه ، أو تصح الصلاة خلفه .

الثالث : إن الأئمة متفقون على كراهة الصلاة خلف الفاسق ، لكن اختلفوا في صحتها : فقيل لا تصح . كتول مالك ، وأحمد في إحدى الروايتين عنهما . وقيل : بل تصح ، كقول أبي حنيفة ، والشافعى ، والرواية الأخرى عنهما ، ولم يتنازعوا أنه لا ينبغي توليته .

الرابع : أنه لا خلاف بين المسلمين في وجوب الانسكار على هؤلاء الفساق ، الذين يسخرون من الحشيشة ، بل الذي عليه جمهور الأئمة أن

(٤) رواه أبو داود وأبي حبان عن السائب بن خlad .

(٥) رواه ابن ماجه

قليلها وكثيرها حرام ، بل الصواب أن آكلها يحد ، وأنها نجسة ، فإذا كان آكلها لم يغسل منها فمه كانت صلاته باطلة ، ولو غسل فمه منها أيضاً فهي حمر . وفي الحديث ( من شرب الخمر لم تقبل منه صلاة أربعين يوماً ، فإن تاب تاب الله عليه ، فإن عاد فشربها لم تقبل له صلاة أربعين يوماً ، فإن تاب تاب الله عليه ، فإن عاد فشربها في - الثالثة أو الرابعة - كان حقاً على الله أن يسقيه من طينة الجبال : قيل : يا رسول الله ! وما طينة الجبال ؟ قال : عصارة أهل النار ) <sup>(٦)</sup> . وإذا كانت صلاته تارة باطلة وتارة غير مقبولة ، فإنه يجب الإنكار عليه باتفاق المسلمين ، فمن لم ينكر عليه كان عاصياً الله ورسوله .

ومن منع المنكر عليه فقد حاد الله ورسوله ، ففي سنن أبي داود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( من حالت شفاعته دون حد من حدود الله ، فتند خاد الله في أمره ، ومن قال في مؤمن ما ليس فيه ، جبس في ردة الجبال حتى يخرج مما قال ، ومن خاصم في باطل وهو يعلم لم يزل في سخط الله حتى ينزع ) <sup>(٧)</sup> فالمخاصرون [ عنه مخاصمون ] <sup>(٨)</sup> في باطل ، وهم في سخط الله ، والعائدون ذلك الإنكار عليه مضادون لله في أمره ، وكل من علم حاله ولم ينكر عليه بحسب قدرته فهو عاصٍ لله ورسوله ، والله أعلم



(٦) سبق تخريرجه .

(٧) رواد أبو داود في سننه ، وأحمد ، والحاكم وصححه .

(٨) القوس هكذا في النص المطبوع لم يشر المحقق إلى دلالته ، ويرجع إن ما بداخله كان بيافس في الأصل فاستكمله المحقق من عنده .

**سابعاً :**

## **في الاصرار مع ترك الصلاة**

**الفتوى الرابعة عشر (٢١٦ / ٣٤) :**

سئل رحمة الله تعالى عن المداومة على شرب الخمر ، وترك الصلاة ،  
وما حكمه في الاصرار على ذلك ؟

**فاجاب :**

الحمد لله . أما (شارب الخمر) فيجب باتفاق الأئمة أن يجلد الحد  
إذا ثبت ذلك عليه ، وحده أربعون جلدة ، أو ثمانون جلدة . فإن جلده  
ثمانين جاز باتفاق الأئمة ، وإن اقتصر على الأربعين ففي الإجزاء نزاع  
مشهور . فمذهب أبي حنيفة ومالك وأحمد في أحدي الروايتين أنه يجب  
الثمانون ، ومذهب الشافعى وأحمد في الرواية الأخرى عنه أن الأربعين  
الثانية تعزير يرجع فيها إلى اجتهاد الإمام ، فإن احتساج إلى ذلك لكثرة  
الشرب أو إصرار الشارب ونحو ذلك فعل ، وقد كان عمر بن الخطاب يعزز  
بأكثر من ذلك ، كما روى عنه أنه كان ينفي الشارب عن بلده ، ويمثل به  
بحلق رأسه .

وقد روى من وجوه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( من شرب  
الخمر فاجلدوه ، ثم إن شربها فاجلدوه ، ثم إن شربها فاجلدوه ، ثم إن شربها  
في الثالثة ، أو الرابعة : فاقتلوه ) <sup>(١)</sup> فأمر بقتل الشارب في الثالثة أو  
الرابعة . وأكثر العلماء لا يوجبون القتل ، بل يجعلون هذا الحديث  
منسوحا ، وهو المشهور من مذاهب الأئمة . وطائفة يقولون : إذا لم ينتهوا  
عن الشرب إلا بالقتل جاز ذلك ، كما في حديث آخر في السنن أنه نهاهم عن

(١) رواه الترمذى والحاكم والنمسائى .

أنواع من الأشربة قال : ( فإن لم يدعوا ذلك فاقتلوهم ) <sup>(٢)</sup> . والحق ما تقدم . وقد ثبت في الصحيح أن رجلاً كان يدعى ( حماراً ) ، وهو كان يشرب الخمر ، فكان كلما شرب جلده النبي صلى الله عليه وسلم ، فلعله رجل ، فقال : لعنة الله ، ما أكثر ما يؤتني به إلى النبي صلى الله عليه وسلم ؟ ! فقال : ( لا تلعنه ، فإنه يحب الله ورسوله ) <sup>(٣)</sup> وهذا يقتضي أنه جلد مع كثرة شربه .

وأما ( تارك الصلاة ) فإنه يستحق العقوبة باتفاق الأئمة ، وأكثرهم - كمالك والشافعى وأحمد - يقولون : إنه يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل . وهل يقتل كافراً مرتداً ، أو فاسقاً كفيراً من أصحاب الكبائر ؟ على القولين . فإذا لم تكن إقامة الحد على مثل هذا فإنه يعمل معه الممکن : فيهجر : ويوبخ حتى يفعل المفروض ويترك المحظور ، ولا يكون من قال الله فيه : « فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غياً » <sup>(٤)</sup> . مع أن اضاعتها تأخيرها عن وقتها ، فكيف بتاركها ؟ !

\* \* \*

---

(٢) سبق تخریجه .

(٣) سبق تخریجه .

(٤) جزء من الآية ٥٩ من سورة مریم .

**ثامناً:**

## **حديث في قتل الشارب المصر**

● الفتوى الخامسة عشر (٢١٩ / ٣٤) :

سئل رحمة الله عن قوله صلى الله عليه وسلم : ( من شرب الخمر فاجلدوه ، فإن عاد فاقتلوه ) ، هل لهذا الحديث أصل ؟ ومن رواه ؟

**فاجاب :**

نعم له أصل وهو مروي من وجوه متعددة ، وهو ثابت عند أهل الحديث ، لكن أكثر العلماء يقولون : هو منسوخ . وتباذعوا في ناسخه ؟ على عدة أقوال . ومنهم من يقول : بل حكمه باق . وقيل : بل الوجوب منسوخ ، والجواز باق . وقد رواه أحمد ، والترمذى <sup>(١)</sup> ، وغيرهما ولا أعلم أحدا قدح فيه . والله أعلم .

\* \* \*

---

(١) هو محمد بن عيسى الترمذى (٢٠٩ - ٨٢٤ هـ) (٢٧٩ - ٨٩٢ م) امام ومحدث . كان كثير الترحال في طلب الحديث ، ومن أشهر كتبه (الجامع الصحيح) او (السنن) . كان عالماً ومحقاً ومن كتبه أيضاً (العلل) و (الشمائل النبوية) .

تاسعاً :

## أيهما أعظم : الخمر أم الزنا ؟

الفقرى السادسة عشر (٦٥٨ - ٦٦٠ / ١١) :

سئل رحمة الله عن شرب الخمر ، و فعل الفاحشة ، أيهما أعظم إثما عند الله ؟ أم هنا مستويان ؟ وما هي الكبائر التي قال عز وجل فيها : « ان تجتبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيناتكم . وندخلكم مدخلاً كريماً » (١) ؟ فما هي هذه الكبائر ؟ ، وما هي السيئات ؟

### فاجاب :

الحمد لله (الكبائر) هي ما فيها حد في الدنيا ، أو في الآخرة : كالزنا ، والسرقة ، والقذف التي فيها حدود في الدنيا . وكالذنوب التي فيها حدود في الآخرة ؛ وهو الوعيد الخاص ، مثل الذنب الذي فيه غضب الله ، ولعنته ، أو جهنم ومنع الجنة ، كالسحر ، واليمين الفموس ، والفارار من الزحف ، وعقوق الوالدين ، وشهادة الزور ، وشرب الخمر ، ونحو ذلك . هكذا روى عن ابن عباس ، وسفيان بن عيينة ، وأحمد بن حنبل وغيرهم من العلماء . قال تعالى : « ان تجتبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيناتكم وندخلكم مدخلاً كريماً » (١) وقال تعالى : « والذين يجتبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللهم إن ربك واسع المغفرة » (٢) . وقال تعالى : « والذين يجتبون كبائر الإثم والفواحش وإذا ما غضبوا هم يغفرون » (٣) وقال تعالى : « وقالوا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة » ؟ ! (٤) .

(١) الآية ٣١ من سورة النساء .

(٢) جزء من الآية ٣٢ من سورة النجم .

(٣) الآية ٣٧ من سورة الشورى .

(٤) جزء من الآية ٤ من سورة الكهف ، وصواب اوله : ( ويقولون ياويلتنا ما لهذا الكتاب ) .

وقال تعالى : « وكل صغير وكبير مستظر » <sup>(٥)</sup> .

و (أكبر الكبائر) الإشراك بالله ، ثم قتل النفس ، ثم الزنا . كما قال تعالى : « والذين لا يدعون مع الله إلها آخر . ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق . ولا يزnon » <sup>(٦)</sup> الآية . والزنا أعظم من شرب الخمر ، إذا استويا في القدر . مثل أن يزني مرة ، ويشرب الخمر مرة ، فاما إذا قدر أن رجلا زنا مرة ، وآخر مدمن على شرب الخمر ، فهذا قد يكون أعظم من ذاك . كما أنه لو زنا مرة وتاب كان خيراً من المصر على شرب الخمر . وكذلك شارب الخمر إذا دعا غيره فيكون عليه إثم شربه وعليه قسط من إثم الذين دعاهم إلى الشرب . وكذلك إذا اقترن بالشرب سماع المزامير ، والشرب على بعض الصور المحرمة ، وتحو ذلك فهذا مما يتغطى فيه الشرب .

والذنب يتغطى بتكراره ، وبالإصرار عليه ، وبما يقترن به من سيئات آخر . وكذلك لو قدرنا أن الزاني زنا وهو خائف من الله ، وجل من عذابه ، والشارب لاهيا غافلا لا يراقب الله . كان ذنبه أعظم من هذا الوجه . فقد يقترن بالذنوب ما يخففها ، وقد يقترن بها ما يغلوظها . كما أن الحسنات قد يقترن بها ما يعظمها ، وقد يقترن بها ما يصغرها . فكما أن الحسنات أحاجن متضاصلة ، وقد يكون المفضول في كثير من الموضع أفضل مما جنسه فاضل .. فكذلك السيئات .

فالصلوة أفضل من القراءة ، والقراءة أفضل من الذكر ، والذكر أفضل من الدعاء ، مع أن القراءة والذكر والدعاء بعد الفجر وبعد العصر أفضل من تحري صلاة التطوع في ذلك ، وكذلك التسبيح في الركوع والسجود أفضل من قراءة القرآن فيه ، وقد يكون بعض الناس اتفاue بالذكر والدعاء أعظم من اتفاue بالقراءة ، فيكون أفضل في حقه . فهكذا السيئات . وإن

(٥) الآية ٥٣ من سورة القمر .

(٦) جزء من الآية ٦٨ من سورة الفرقان .

كان القتل أعظم من الزنا ، والزنا أعظم من الشرب . فقد يقترن بالشرب من المغليات ما يصير به أغاظه من بعض ضرر الزنا .

وإذا عرف أن الحسنات والسيئات تتفاصل بالأجناس تارة ، وتفاصل بأحوال أخرى تعرض لها : تبين أن هذا قد يكون أعظم من هذا ، وهذا أعظم من هذا . والعبد قد يأتي بالحسنة بنية وصدق وإخلاص تكون أعظم من اضعافها . كما في حديث صاحب الطاقة الذي رجحت بطاقةه التي فيها : ( لا إله إلا الله ) بالسجلات التي فيها ذنبه . وكما في حديث البغى التي سقطت كلبا بموتها <sup>(٧)</sup> ، فغفر الله لها . وكذلك في السيئات . والله أعلم .

\* \* \*

---

(٧) الموق : خف غليظ يلبس في القدم فوق الخف الخفيف .

عاشرًا :

## شرب الخمر لا يخرج عن الإسلام

الفتوى السابعة عشر (٩١ - ٩٠ / ٣٥) :

وسئل رحمة الله تعالى عن أقوام يقيمون في الشفور ، يغرون على الأرض وغيرهم ، (ويكسبوا) (\*) المال ينفقون على الخمر والزنا : هل يكونون شهداء إذا قتلوا ؟

فاجاب :

الحمد لله . إن كانوا إنما يغرون على الكفار المحاربين ، فإنما الأعمال بالنيات . وقد قالوا : يا رسول الله ! الرجل يقاتل شجاعة ، ويقاتل حمية ، ويقاتل رداء ، فأى ذلك في سبيل الله ؟ فقال : (من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله ) (١) فقد كان أحدهم لا يقصد إلاأخذ المال ، وإنقاذه في المعاصي : فهو لاء فساق مستحقون للوعيد . وإن كان مقصودهم أن تكون كلمة الله هي العليا ، ويكون الدين لله ؛ فهو لاء مجاهدون ، لكن إذا كانت لهم كبار كأن لهم حسناً وسبيلاً . وأما إن كانوا يغرون على المسلمين الذين هناك : فهو لاء مفسدون في الأرض ، محاربون لله ورسوله : مستحقون للعقوبة البليغة في الدنيا والآخرة . والله أعلم .

\* \* \*

(١) متفق عليه .

(\*) هكذا وجدت في النص المطبوع ، وصحتها (ويكسبون)

حادي عشر :

## في الصلاة على شارب الخمر

الفتوى الثامنة عشر (٢٨٥ - ٢٨٧) .

سئل رحمة الله عن الصلاة على الميت الذي كان لا يصلي ، هل لأحد فيها أجر أم لا ؟ هل عليه إتم إذا تركها ، مع علمه إنه كان لا يصلي ؟ وكذلك الذي يشرب الخمر ، وما كان يصلي ، هل يجوز لمن كان يعلم حاله أن يصلي عليه أم لا ؟

فأجاب :

أما من كان مظهراً للإسلام فإنه تجري عليه أحكام الإسلام الظاهرة : من الناكحة والموارثة ، وتفسيله ، والصلاحة عليه ، ودفنه في مقابر المسلمين ، ونحو ذلك ، لكن من علم منه النفاق والزنقة فإنه لا يجوز لمن علم ذلك منه الصلاة عليه . وإن كان مظهراً للإسلام فإن الله نهى نبيه عن الصلاة على المنافقين : فقال : « ولا تصل على أحد منهم مات أبداً ، ولا تقم على قبره ، إنهم كفروا بالله ورسوله ، وما توا وهم فاسقون » <sup>(١)</sup> وقال : « سواء عليهم أستغرت لهم أم لم تستغرت لهم لن يغفر الله لهم » <sup>(٢)</sup> .

وأما من كان مظهراً للفسق مع ما فيه من الإيمان كأهل الكبار ، فهو لاء لا بد أن يصلي عليهم بعض المسلمين . ومن امتنع عن الصلاة على أحد هم زجراً لأمثاله عن مثل ما فعله ، كما امتنع النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة على قاتل نفسه ، وعلى الغال <sup>(٣)</sup> ، وعلى المدين الذي لا وفاء له ، وكما كان كثير من السلف يمتنعون من الصلاة على أهل البدع – كان عمله بهذه السنة حسنة . وقد قال لجندب بن عبد الله البجلي ابنه <sup>(٤)</sup> . انى لم انم

(١) الآية ٨٤ من سورة التوبة .

(٢) جزء من الآية ٦ من سورة المنافقون .

(٣) الخائن في المفم وغيره .

(٤) هو سمرة بن جندب ، ستائى ترجمته ، انظر صفحة ١٣١ .

البارحة بشما <sup>(٤)</sup> ، فقال : أما أنك لو مت لم أصل عليك . كأنه يقول : قتلت نفسك بكترة الأكل . وهذا من جنس هجر المظمرين للكبائر حتى يتوبوا ، فإذا كان في ذلك مثل هذه المصلحة الراجحة كان ذلك حسنا ، ومن صلى على أحدهم - يرجو لهم رحمة الله ولم يكن في امتناعه مصلحة راجحة ، كان ذلك حسنا ، ولو امتنع في الظاهر ودعا له في الباطن ليجمع بين المصلحتين كان تحصيل المصلحتين أولى من تقوية إحداهما .

وكل من لم يعلم منه النفاق وهو مسلم يجوز الاستفخار له ، والصلاوة عليه ، بل يشرع ذلك ، ويؤمر به . كما قال تعالى : « واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات » <sup>(٥)</sup> وكل من أظهر الكبائر فإنه توسع عقوبته بالهجر وغيره ، حتى من في هجره مصلحة له راجحة فتحصل المصالح الشرعية في ذلك بحسب الإمكان ، والله أعلم .

\* \* \*

---

البسم : الأكل حتى التخمة .

(٥) جزء من الآية ١٩ من سورة محمد .

ثانية عشر :

## في السلام على شارب الخمر

الفتوى التاسعة عشر (٢١٧ - ٢١٨) :

سئل رحمة الله عن شارب الخمر هل يسلم عليه؟ وهل إذا سلم رد عليه؟ وهل تشيع بنازته؟ وهل يكفر إذا شك في تحريرهما؟ .

فأجاب :

الحمد لله . من فعل شيئاً من المنكرات ، كالفواحش ، والخمر ، والعدوان وغير ذلك ، فإنه يجب الإنكار عليه بحسب القدرة ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : (من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقبليه ، وذلك أضعف الإيمان )<sup>(١)</sup> فإن كان الرجل متستراً بذلك ، وليس معلناً له انكر عليه سراً وستره عليه ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : (من ستر عباده الله في الدنيا والآخرة )<sup>(٢)</sup> إلا أن يتعدى ضرره ، والمتعدي لابد من كف عدوائه ، وإذا نهاد المرأة سراً فلم ينته فعل ما ينكر به من هجر وغيره ، إذا كان ذلك أفعى في الدين .

وأما إذا أظهر الرجل المنكرات ، وجب الإنكار عليه علانية ، ولم يبق له غيبة ، ووجب أن يعاقب علانية بما يردعه عن ذلك من هجر وغيره ، فلا يسلم عليه ، ولا يرد عليه السلام ، إذا كان الفاعل لذلك متمنكاً من ذلك من غير مفسدة راجحة .

وينبغي لأهل الخير والدين أن يهجروه ميتاً ، كما هجروه حياً ، إذا كان في ذلك كف لأمثاله من الجرميين ، فيترون تشيع جنازته ، كما ترك النبي صلى الله عليه وسلم الصلاة على غير واحد من أهل الجرائم ، وكما قيل

(١) رواه مسلم من حديث أبي سعيد .

(٢) رواه مسلم وأبو داود والترمذى والنمسائى وأبي ماجه .

لسمرة بن جندب (٣) : ان ابنك مات البارحة (٤) فقال : لو مات لم أصل عليه : يعني لأنه أعاد على قتل نفسه ، فيكون كقاتل نفسه . وقد ترك النبي صلى الله عليه وسلم الصلاة على قاتل نفسه . وكذلك هجر الصحابة الثلاثة الذين ظهر ذنبهم في ترك الجهاد الواجب حتى تاب الله عليهم فإذا اظهر التوبة أظهر له الخير .

وأما من أنكر تحريم شيء من المحرمات المسوترة ، كالخمر والميّة والفواحش ، أوشك في تحريمه ، فإنه يستتاب ويعرف التحريم ، فإن تاب وإلا قتل ، وكان مرتدًا عن دين الإسلام ، ولم يصل عليه ، ولم يدفن بين المسلمين .

\* \* \*

---

(٣) هو سمرة بن جندب بن هلال الفزارى : صاحبى ، من القادة ، نشأ في المدينة . وكان زيد يستخلفه على البصرة أحياناً ، وله رواية عن النبي صلى الله عليه وسلم توفى سنة ستين بعد الهجرة .

(٤) يقصدون كاد يموت بالأمس من كثرة الأكل .

ثالث عشر :

## في حضور مجالس الشراب

الفتوى العشرون (٢١٩ - ٢٢٢ / ٢٨) :

سئل رحمة الله عن قوله صلى الله عليه وسلم : ( لا غيبة لفاسق )<sup>(١)</sup> وما حد الفسق ؟ ورجل شاجر رجلين : احدهما شارب خمر ، أو جليس في الشرب ، أو أكل حرام ، أو حاضر الرقص ، أو السّماع للدف ، أو الشّبابة<sup>(٢)</sup> : فهل على من لم يسلم عليه إثم ؟

### فأجاب :

أما الحديث فليس هو من كلام النبي صلى الله عليه وسلم ، ولكنه مأثور عن الحسن البصري ، أنه قال : أترغبون عن ذكر الفاجر ؟ اذكروه بما فيه يحدره الناس . وفي حديث آخر : من ألقى جلباب الحياة فلا غيبة له وهذا النوعان يجوز فيهما الغيبة بلا نزاع بين العلماء .

أحدهما : أن يكون الرجل مظهراً للفحور ، مثل الظلم والفاوشي والبدع المخالفة للسنة ، فإذا أظهر المنكر وجب الإنكار عليه بحسب القدرة ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع بقلبه ، وذلك أضعف الإيمان ) رواه مسلم . وفي المسند والسنن عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه قال : أيها الناس إنكم تقرأون القرآن وتقرأون هذه الآية وتضعونها على غير مواضعها « يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إدا اهتدتم »<sup>(٣)</sup> وإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ( إن

(١) ليست بحديث .

(٢) الشّبابة : المفتون بذكر اللهو والغزل .

(٣) جزء من الآية ١٠٥ من سورة المائدة .

الناس إذا رأوا المنكر ولم يغوروه أو شكوا أن يعهم الله بعقاب منه ) (٤) .  
فمن أظهر المنكر وجب عليه الانكار ، وإن يهجر ويذم على ذلك . فهذا معنى  
قولهم : من ألقى جلباب الحباء فلا غيبة له . بخلاف من كان مستتراً بذنبه  
مستخفياً ، فإن هذا يستر عليه ، لكنه ينصح سراً ، ويهجره من عرف حاله  
حتى يتوب ، ويذكر أمره على وجه النصيحة .

النوع الثاني : إن يستشار الرجل في مناكحته ومعاملته أو استشهاده ،  
ويعلم أنه لا يصلح لذلك ، فينصحه مستشاره ببيان حاله ، كما ثبت في  
الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قالت له فاطمة بنت قيس (٥) : قد  
خطبني أبو جهم (٦) وعاوينيه (٧) ، فقال لها : ( أما أبو جهم فرجل ضراب  
للنساء ، وأما معاوينيه فصلعلوك لا مال له ) (٨) فيبين النبي صلى الله عليه  
وسلم حال الخطابين للمرأة . وهذه حجة لقول الحسن : أترغبون عن ذكر  
الفاجر ! اذكروه بما فيه يحدره الناس ، فإن النصح في الدين أعظم من النصح  
في الدنيا ، فإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم نصح المرأة في دنياها ،  
فالنصيحة في الدين أعظم .

وإذا كان الرجل يترك الصلوات ، ويرتكب المكرات ، وقد عاشره من  
يخاف أن يفسد دينه : بين أمره له لتنقى معاشرته . وإذا كان مبتدعاً يدعوا  
إلى عقائد تخالف الكتاب والسنة ، أو يسلك طريقة يخالف الكتاب والسنة ،  
ويخاف أن يصل الرجل الناس بذلك : بين أمره للناس ليتقووا ضلاله ويعلموا

(٤) رواه أبو داود والترمذى وابن ماجه وأحمد .

(٥) هي فاطمة بنت قيس بن خالد القرشية الفهرية : اخت الصحابة  
ابن قيس الأمير : صحابية ، من أوائل المهاجرات ، لها رواية للحديث .  
اجتمع في بيتها أصحاب الشورى عند قتل عمر ، ماتت حوالي  
الخمسين بعد الهجرة .

(٦) هو أبو جهم : عامر بن حذيفة بن غانم ، من قريش من بنى عدى بن  
كعب : أسلم يوم فتح مكة ، وهو أحد الأربعين الذين دفنوا عثمان ، واشترك  
في بناء الكعبة مرتين . عمر طويلاً ومات في حوالي السبعين بعد الهجرة .

(٧) معاوينه بن أبي سفيان : سبقت ترجمته .

(٨) رواه مسلم ، وهو عند أبي داود والترمذى والنمسائى وممالك وأحمد .

حاله . وهذا كله يجب أن يكون على وجه النصح وابتغاء وجه الله تعالى ، لا لهوى الشخص مع الإنسان : مثل أن يكون بينهما عداوة دنيوية ، أو تحاسد ، أو تبغض ، أو تنازع على الرئاسة ، فيتكلّم بمساويه مظهرا للنصح ، وقصده في الباطن الغض من الشخص واستفاؤه منه ، فهذا من عمل الشيطان و ( إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئ ما نوى ) <sup>(٩)</sup> . بل يكون الناصح قصده أن الله يصلح ذلك الشخص ، وأن يكفى المسلمين ضرره في دينهم ودنياهם ، ويسلك في هذا المقصود أيسر الطرق التي تمكنه .

ولا يجوز لأحد أن يحضر مجالس المنكر باختياره لغير ضرورة كما في الحديث إنه قال : ( من كان يؤمّن بالله واليوم الآخر فلا يجلس على مائدة يشرب عليها الخمر ) <sup>(١٠)</sup> ورفع عمر بن عبد العزيز قوم يشربون الخمر فأمر بجلدهم ، فقيل له : إن فيهم صائمًا . فقال : ابدأوا به ، أما سمعتم الله يقول : ( وقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقدعوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره ، انكم إذا مثلهم ) <sup>(١١)</sup> ؟ ! بين عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه أن الله جعل حاضر المنكر كفاعله . ولهذا قال العلماء : إذا دعا إلى وليمة فيها منكر كالخمر والزمر لم يجز حضورها ، وذلك أن الله تعالى قد أمرنا بإنكار المنكر بحسب الامكان ، فمن حضر باختياره ولم ينكّره ، فقد عصى الله ورسوله بترك ما أمر به ، من بعض إنكاره والنهي عنه . وإذا كان كذلك ، فهذا الذي يحضر مجالس الخمر باختياره من غير ضرورة ، ولا ينكّر المنكر كما أمره الله ، هو شريك الفساق في فسقهم فليلحق بهم .

\* \* \*

(٩) رواه الشيخان ومالك وغيرهم من حديث عمر .

(١٠) رواه أحمد ومعناه عند الترمذى .

(١١) جزء من الآية ١٤٠ من سورة النساء .

رابع عشر :

## في شارب الخمر بالتأويل

● الفتوى الواحدة والعشرون (١٣٤ - ١٣٥ / ٣٢) :

سئل رحمة الله عن بنت الزنا : هل تزوج بأبيها ؟

فأجاب :

الحمد لله . مذهب الجمهور من العلماء أنه لا يجوز التزويع بها ، وهو الصواب المقطوع به ، حتى تنازع الجمهور : هل يقتل من فعل ذلك ؟ على قولين . والمنقول عن أحمد : أنه يقتل من فعل ذلك . فقد قال : هذا إذا لم يكن متاؤلا . وأما (المتأول) فلا يقتل ، وإن كان مخطئا . وقد يقال : هذا مطلقا ، كما قاله الجمهور : إنه يجلد من شرب النبيذ المختلف فيه متاؤلا ، وإن كان مع ذلك لا يفسق عند الشافعى وأحمد في إحدى الروايتين ، وفسقه مالك وأحمد في الرواية الأخرى . والصحيح : أن المتأول المعدور لا يفسق ، بل ولا يأثم . وأحمد لم يبلغه أذن في هذه المسألة خلافا ، فإن الخلاف فيها إنما ظهر في زمانه لم يظهر في زمن السلف ، فلهذا لم يعرفه .

\* \* \*

خامس عشر :

## في شرب القليل

● الفتوى الثانية والعشرون (١٩٦ - ١٩٣ / ٤٤) :

سئل رحمة الله هل يجوز شرب قليل ما أمسك كثيرو من غير خمر العنبر : كالصرماء ، والقmez ، والمزز ؟ أولاً يحرم إلا القدر الأخير ؟

فأجاب :

الحمد لله . قد ثبت في الصحيحين عن أبي موسى قال : قلت يا رسول الله ! افتتا في شراین کنا نصنعهما باليمن (البَّعْ) وهو العسل ينبد حتى يشتند . و (المزز) وهو من الذرة ينبد حتى يشتند ، قال : وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أعطى جوامع الكلم ، فقال : (كل مسکر حرام)<sup>(١)</sup> وعن عائشة قالت : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن (البَّعْ) وهو نبيذ العسل ، وكان أهل اليمن يشربونه ، فقال : (كل شراب أمسك فهو حرام)<sup>(٢)</sup> وفي صحيح مسلم عن جابر أن رجلاً من اليمن سأله رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة ، يقال له : (المزز) فقال : (أمسك هو ؟) قال : نعم . فقال : (كل مسکر حرام ، إن على الله عهداً لمن يشرب المسکر أن يسقيه من طينة الخبال) قالوا : يا رسول الله ! وما طينة الخبال ؟ قال : (عرق أهل النار ، أو عصارة أهل النار)<sup>(٣)</sup> .

ففى هذه الأحاديث الصحيحة أن النبي صلى الله عليه وسلم سئل عن أشربة من غير العنبر كالمزز وغيره فأجابهم بكلمة جامعة ، وقاعدة عامة ، (إن كل مسکر حرام) وهذا يبين أنه أراد كل شراب كان جنسه مسکراً حرام سواء سكر منه أو لم يسكر ، كما في خمر العنبر . ولو أراد بالمسکر القدر الأخير فقط لم يكن الشراب كله حراماً ، ولكن بين لهم ، فيقول اشربوا

(١) الأحاديث سبق تحريرها .

منه ولا تسکروا . ولأنه سأله عن المزد (مسکر هو ؟) فقالوا : نعم  
 فقال (كل مسکر حرام) فلما سأله (مسکر هو ؟) إنما أراد يسکر كثيراً  
 كما يقال : الخبز يشبع ، والماء يروي ، وإنما يحصل الرى والشبع بالكثير  
 منه لا بالقليل . كذلك المسکر إنما يحصل السکر بالكثير منه ، فلما قالوا  
 له : هو مسکر . قال : (كل مسکر حرام) فبين أنه أراد بالمسکر كما يراد  
 بالشبع والمروى ونحوهما ، ولم يرد آخر قدح ، وفي صحيح مسلم عن  
 عبد الله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (كل مسکر خمراً  
 وكل خمراً حرام) <sup>(٢)</sup> وفي لفظ : (كل مسکر حرام) ومن تأوله على القدر  
 الأخير لا يقول : إنه خمراً ، والنبي صلى الله عليه وسلم جعل كل مسکر  
 حراماً .

وفي السنن عن النعمان بن بشير <sup>(٣)</sup> . قال : قال رسول الله صلى الله  
 عليه وسلم : (إن من الحنطة خمراً ، ومن الشعير خمراً ، ومن الزبيب  
 خمراً ، ومن العسل خمراً) <sup>(٤)</sup> وفي الصحيح أن عمر بن الخطاب قال على  
 منبر النبي صلى الله عليه وسلم : أما بعد أيها الناس إنه نزل تحريم الخمر :  
 وهي من خمسة أشياء : من العنب ، والتمر ، والعسل ، والحنطة ، والشعير :  
 والخمر ما خامر العقل . والأحاديث في هذا الباب كثيرة عن النبي صلى الله  
 عليه وسلم تبين أن الخمر التي حرمتها اسم لكل مسکر ، سواء كان من  
 العسل ، أو التمر ، أو الحنطة ، أو الشعير ، أو لبن الخيل ، أو غير ذلك .  
 وفي السنن عن عائشة ، قالت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (كل  
 مسکر حرام ، وما أمسکر الفرق منه فملىء الكف منه حرام) <sup>(٥)</sup> قال  
 الترمذى حديث حسن ، وقد روى أهل السنن عن النبي صلى الله عليه  
 وسلم : (ما أمسکر كثیره فقليله حرام) <sup>(٦)</sup> من حديث جابر <sup>(٧)</sup> ،  
 وابن عمر <sup>(٨)</sup> وعمرو بن شعيب <sup>(٩)</sup> ، عن أبيه ، عن جده ، وغيرهم ، وصححه  
 الدارقطنى <sup>(١٠)</sup> وغيره وهذا الذى عليه جماهير أئمة المسلمين : من الصحابة ،  
 والتابعين ، وأئمة الأمصار ، والآثار .

(٢) الأحاديث : سبق تخریجها .

(٣) الأعلام : سبقت ترجمتها .

ولكن بعض علماء المسلمين سمعوا أن النبي صلى الله عليه وسلم رخص في النبيذ ، وأذ الصحابة كانوا يشربون النبيذ : فظنوا أنه المسكر ، وليس كذلك ، بل النبيذ الذي شربه النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة هو أنهما كانوا يبذون التمر أو الزبيب أو نحو ذلك في الماء حتى يحلو ، فيشربه أول يوم ، وثاني يوم ، وثالث يوم ، ولا يشربه بعد ذلك ، لثلاث تكون الشدة قد بدت فيه ، وإذا اشتد قبل ذلك لم يشرب . وقد روى أهل السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( ليشربن ناس من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها ) <sup>(٤)</sup> وروى هذا عن النبي صلى الله عليه وسلم من أربعة أو خمسة ، وهذا يتناول من شرب هذه الأشربة التي يسمونها الصرما وغير ذلك ، الأمر في ذلك واضح ، فإن خمر العنبر قد أجمع المسلمون على تحريم قليلها وكثيرها ، ولا فرق في الحسن ولا العقل بين خمر العنبر والتمر والزبيب والعسل ، فإن هذا يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وهذا يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وهذا يوقع العداوة والبغضاء ، وهذا يوقع العداوة والبغضاء .

والله سبحانه قد أمر بالعدل والاعتبار ، وهذا هو ( القياس الشرعي ) وهو التسوية بين المتماثلين ، فلا يفرق الله ورسوله بين شراب مسكر وشراب مسكر فيبيح قليل هذا ولا يبيح قليل هذا ، بل يسوى بينهما وإذا كان قد حرم القليل من إداحتها حرم القليل منهما ، فإن القليل يدعوا إلى الكثير ، وإنه سبحانه أمر بجتناب الخمر ، ولهذا يؤمر باراقتها ، ويحرم اقتناها ، وحكم بنجاستها ، وأمر بجلد شاربها ، كل ذلك حسماً لمادة الفساد ، فكيف يبيح القليل من الأشربة المسكرة ! ! والله أعلم .

### ● الفتوى الثالثة والعشرون ( ٢٠١ - ٢٠٤ / ٤٣ ) :

وسائل رحمة الله عنـ قال : إن خمر العنبر والخشيشة يجوز بعضـهـ إذا لم يـسـكرـ فيـ مـذـهـبـ الإـمـامـ أـبـيـ حـنـيفـةـ : فـهـلـ هوـ صـادـقـ فيـ هـذـهـ الصـورـةـ ؟ـ أـمـ كـاذـبـ فيـ نـقـلـهـ ؟ـ وـمـنـ اـسـتـحـلـ ذـكـرـ : هـلـ يـكـفـرـ ، أـمـ لـاـ ، وـذـكـرـ أـنـ قـلـيلـ

(٤) رواه البخاري وأبو داود وأحمد وابن ماجه .

المزر يجوز شربه فهل حكم حكم خمر العنبر في مذهب الإمام أبي حنيفة ؟  
أم له حكم آخر كما ادعاه هذا الرجل ؟

### فاجاب :

الحمد لله . أما الخمر التي هي عصير العنب الذي إذا غلى واشتد وقدف بالزبد فيحرم قليلاً وكثيراً باتفاق المسلمين ، ومن نقل عن أبي حنيفة إباحة قليل ذلك فقد كذب ، بل من استحل ذلك فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قتل ، ولو استحل شرب الخمر بنوع شبهة وقعت لبعض السلف أنه ظن أنها تحرم على العامة ، لا على الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، فاتفق الصحابة كعمر وعلى وغيرهما على أن مستحل ذلك يستتاب ، فإن أقر بالتحريم جلد ، وإن أصر على استحلالها قتل .

بل وأبو حنيفة يحرم القليل والكثير من أشربة آخر : وإن لم يسمها خبراً ، كنبيذ التسر ، والزيسب النيء فإنه يحرم عنده قليله وكثيره إذا كان مسكراً ، وكذلك المطبوخ من عصير العنب الذي لم يذهب ثلثاه ، فإنه يحرم عنده قليله إذا كان كثيره يسكر . وهذه الأنواع الأربع تحرم عنده قليلاً وكثيراً ، وإن لم يسكر منها .

وإنما وقعت (الشبهة) في سائر المسكر كالنذر الذي يصنع من القمح ونحوه : فالذى عليه جماهير أئمة المسلمين كما في الصحيحين عن أبي موسى الأشعري أن أهل اليمن قالوا : يا رسول الله إن عندنا شراباً يقال له (البنت) من العسل ، وشراباً من الذرة يقال له (المزر) وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد أوى جوامع الكلم فقال : (كل مسكر فهو حرام) <sup>(٥)</sup> وفي الصحيحين عن عائشة عنه أنه قال : (كل شراب أسكر فهو حرام) <sup>(٥)</sup> وفي الصحيح أيضاً عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام) <sup>(٥)</sup> وفي السنن من غير وجه عنه أنه قال : (ما أسكر كثيره قليله حرام) <sup>(٥)</sup> واستفاضت الأحاديث بذلك .

(٥) الأحاديث : سبق تخریجها .

فإن الله لما حرم الخمر لم يكن لأهل مدينة النبي صلى الله عليه وسلم شراب يشربونه إلا من التمر ، فكانت تلك خمرهم ، وجاء عن النبي صلى الله عليه وسلم (أنه كان يشرب النبيذ) <sup>(٦)</sup> والمراد به النبيذ الحلو ، وهو أن يوضع التمر أو الزيسب في الماء حتى يحلو ، ثم يشربه ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد نهاهم أن يتبذدوا في القرع ، والخشب ، والحجر ، والظرف المزفت ، لأنهم إذا اتبذدوا فيها دب السكر وهم لا يعلمون فيشرب الرجل مس克拉 ، ونهاهم عن الخليطين من التمر والزيسب جميما ، لأن أحدهما يقوى الآخر ، ونهاهم عن شرب النبيذ بعد ثلاثة ، لأنه قد يصير فيه السكر والإنسان لا يدرى . كل ذلك مبالغة منه صلى الله عليه وسلم . فمن اعتقاد من العلماء أن النبيذ الذي ارخص فيه يكون مس克拉 — يعني من النبيذ العسل ، والقمح ، ونحو ذلك فقال : يباح أن يتناول منه ما لم يسكر — فقد أخطأ .

وأما جماهير العلماء فعرفوا أن الذي أباحه هو الذي لا يسكر ، وهذا القول هو الصحيح في النص ، والقياس . أما (النص) فالآحاديث كثيرة فيه .. وأما (القياس) فلأن جميع الأشربة المسكرة متساوية في كونها سكر ، والمفسدة الموجودة في هذا موجودة في هذا ، والله تعالى لا يفرق بين المتماثلين بل التسوية بين هذا وهذا من العدل والقياس الجلى . فتبيّن أن كل مسكر خمر حرام ، والخشيشة المسكرة حرام ، ومن استحل السكر منها فقد كفر ، بل هي في أصح قولى العلماء نجسة كالخمر . فالخمر كالبول ، والخشيشة كالعدرة .

\* \* \*

## سادس عشر :

### فِي التَّدَاوِي بِالْخَمْرِ وَالْمُخْدِراتِ

● الفتوى الرابعة والعشرون (٢٦٦ - ٢٦٧ / ٢٤) :

سؤال رحمة الله : هل يجوز التداوى بالخمر ؟

#### فاجاب :

التمداوى بالخمر حرام ، بنص رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وعلى ذلك جماهير أهل العلم . ثبت عنه في الصحيح : أنه سئل عن الخمر تصنع للدواء ، فقال : (إنها داء وليس بدواء) <sup>(١)</sup> وفي السنن عنه : أنه نهى عن الدواء بالخيث . وقال ابن مسعود <sup>(٢)</sup> : إن الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم ، وروى ابن حبان <sup>(٢)</sup> في صحيحه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : (إن الله لم يجعل شفاء أمتي فيما حرم عليها) <sup>(١)</sup> وفي السنن أذن سئل عن ضفدع تجعل في دواء ، فنهى عن قتلها وقال : (إن نقيتها تسبح) <sup>(١)</sup> .

وليس هذا مثل أكل المضرر للميتة ، فإن ذلك يحصل به المقصود قطعاً . وليس له عنه عوض ، والأكل منها واجب ، فمن اضطر إلى الميتة ولم يأكل حتى مات ، دخل النار . وهنا لا يعلم حصول الشفاء ، ولا يتغير هذا الدواء ، بل الله تعالى يعافي العبد بأسباب متعددة ، والتمداوى ليس بواجب عند جمهور العلماء ، ولا يقاس هذا بهذا ، والله أعلم .

● الفتوى الخامسة والعشرون (٢٦٧ - ٢٧٠ / ٢٤) :

وسائل رحمة الله عن المداواة بالخمر : وقول من يقول إنها جائزة . فما

(١) الأحاديث : سبق تحريرها .

(٢) سبقت الترجمة .

معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم : ( إنها داء وليس بدواء ) <sup>(٣)</sup> فالذى يقول تجوز للضرورة فما حجته وقالوا ان الحديث قال فيه ( إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها ) <sup>(٣)</sup> ضعيف والذى يقول بجواز المداواة به فهو خلاف الحديث والذى يقول ذلك ما حجته ؟ .

### فاجاب :

وأما التداوى بالخمر فإنه حرام عند جماهير الأئمة : كمالك وأحمد ، وأبى حنيفة ، وهو أحد الوجهين في مذهب الشافعى ، لأنَّه قد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سُئلَ عن الخمر تصنُّع للدواء ، فقال : ( إنها داء وليس بدواء ) <sup>(٣)</sup> وفي سنن أبي داود عن النبي صلى الله عليه وسلم : ( إنه نهى عن الدواء الخبيث ) <sup>(٣)</sup> والخمر أُمُّ الْخَبَائِث ، وذكر البخارى وغيره عن ابن مسعود أنه قال : ( إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها ) <sup>(٣)</sup> ورواه أبو حاتم ابن حبان في صحيحه مرفوعاً إلى النبي صلى الله عليه وسلم .

والذين جوزوا التداوى بالحرام قاسوا ذلك على اباحة المحرمات : كالمية والدم للضرر ، وهذا ضعيف لوجهه :

أحدها : إنَّ المضطر يحصل مقصوده يقيناً بتناول المحرمات ، فإنَّه إذا أكلها سدت رمقه ، وأزالت ضرورته ، وأما الخبائث بل وغيرها فلا يتيقن الحصول الشفاء بها ، فيما أكثر من يتداوى ولا يشفى ، ولهذا أباحوا دفع الغصة بالخمر لحصول المقصود بها ، وتعينها له ، بخلاف شربها للعطش ، فقد تنازعوا فيه : فإنهم قالوا : إنها لا تروى .

الثانى : إنَّ المضطر لا طريق له إلى إزالة ضرورته إلا الأكل من هذه الأعيان ، وأما التداوى فلا يتquin تناول هذا الخبيث ، طريقة لشفائه ، فإنَّ الأدوية أنواع كثيرة ، وقد يحصل الشفاء بغير الأدوية كالدعاء ، والرقية ،

(٣) الأحاديث سبق تحريرها .

وهو أعظم نوعي الدواء . حتى قال بقراط <sup>(٤)</sup> نسبة طبنا إلى طب أرباب الهياكل ، كنسبة طب العجائز إلى طبنا .

وقد يحصل الشفاء بغير سبب اختيارى ، بل بما يجعله الله في الجسم من القوى الطبيعية ، ونحو ذلك .

الثالث : أن أكل الميّة للمضطـر واجب عليه في ظاهر مذهب الأئمـة وغيرهم ، كما قال مسروق : من اضطر إلى الميّة فلم يأكل حتى مات دخل النار . وأما التداوى فليس بواجب عند جماهـير الأئمـة . وإنـا أوجـبه طائـفة قليلـة ، كما قالـه بعض أصحاب الشافـعـي وأـحمد ، بل قد تـناـزع الـعلمـاء : أـيـهـما أـفـضـل : التـداـوى ؟ أم الصـبر ؟ للـحـدـيـث الصـحـيـح . حـدـيـث اـبـن عـبـاس عنـ الجـارـيـة الـتـى كـانـت تـصـرـع ، وـسـأـلـت النـبـي صـلـى اللـهـ عـلـيـه وـسـلـمـ أنـ يـدـعـو لـهـا ، فـقـالـ : ( أـنـ أـحـبـت أـنـ تـصـبـرـ وـلـكـ الـجـنـة ، وـإـنـ أـحـبـت دـعـوتـ اللـهـ لـأـنـ يـشـفـيكـ ) <sup>(٥)</sup> فـقـالتـ : بلـ أـصـبـرـ ، وـلـكـنـ اـتـكـشـفـ فـادـعـ اللـهـ لـأـنـ لـا اـتـكـشـفـ ، فـدـعـا لـهـا أـنـ لـا تـتـكـشـفـ وـلـأـنـ خـلـقـا مـنـ الصـحـابـة وـالـتـابـعـينـ لـمـ يـكـونـوا يـتـداـوىـنـ ، بلـ فـيـهـمـ مـنـ اـخـتـارـ الـمـرـضـ . كـأـبـي بنـ كـعبـ <sup>(٦)</sup> ، وـأـبـي ذـرـ <sup>(٧)</sup> وـمـعـ هـذـا فـلـمـ يـنـكـرـ عـلـيـهـمـ تـرـكـ التـداـوىـ .

وـإـذـا كـانـ أـكـلـ المـيـةـ وـاجـبـ ، وـالـتـداـوىـ لـيـسـ بـوـاجـبـ ، لـمـ يـجـزـ قـيـاسـ أـحـدـهـاـ عـلـىـ الـآخـرـ ، فـإـنـ مـاـ كـانـ وـاجـبـ قدـ يـبـاحـ فـيـهـ مـاـ لـاـ يـبـاحـ فـيـ غـيـرـ الـوـاجـبـ ، لـكـونـ مـصـلـحةـ أـدـاءـ الـوـاجـبـ تـغـمـرـ مـفـسـدـةـ الـمـرـضـ ، وـالـشـارـعـ يـعـتـبرـ الـفـاسـدـ وـالـمـصـالـحـ ، فـإـذـا اـجـتـمـعـاـ قـدـمـ الـمـصـلـحةـ الـرـاجـحـةـ عـلـىـ الـمـفـسـدـةـ الـمـرجـوـحةـ ، وـلـهـذـا أـبـاحـ فـيـ الـجـهـادـ الـوـاجـبـ مـاـ لـمـ يـبـحـهـ فـيـ غـيـرـهـ ، هـنـاكـ أـبـاحـ

(٤) بـقـراـطـ أـبـو الـطـبـ الـيـونـانـيـ ( ٤٦٠ قـ.مـ - ٣٧٧ قـ.مـ ) : أـشـهـرـ الـأـطـبـاءـ الـأـقـدـمـيـنـ . وـلـدـ فـيـ جـزـيـرـةـ كـوـسـ بـالـيـونـانـ . مـصـدـرـ الـأـمـرـاضـ عـنـهـ شـيـثـيـانـ : الـهـوـاءـ وـالـفـذـاءـ . نـقـلـتـ بـعـضـ مـصـنـفـاتـهـ إـلـىـ الـعـرـبـيـةـ مـنـهـاـ ( تـقـدـمةـ الـعـرـفـةـ ) وـ ( طـبـيـعـةـ الـأـنـسـانـ ) .

(٥) روـاهـ الشـيـخـانـ وـالـترـمـذـيـ وـأـحـمـدـ .

(٦) سـبـقـ تـرـجمـتـهـمـاـ .

رمي العدو بالمنجنيق ، وان أفضى ذلك إلى قتل النساء والصبيان ، وتعمد ذلك يحرم ، ونظائر ذلك كثيرة في الشريعة ، والله أعلم .

#### ❷ الفتوى السادسة والعشرون (٢٧١ - ٢٧٢) :

وسائل رحمة الله عن يتداوي بالخمر ، ولحم الخنزير وغير ذلك من المحرمات : هل يباح للضرورة أم لا ؟ وهل هذه الآية : « وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه » <sup>(٧)</sup> في إباحة ما ذكر ؟ أم لا ؟ .

فاجاب :

لا يجوز التداوى بذلك ، بل قد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سُئل عن الخمر يتداوي بها فقال : ( إنما داء وليست بدواء ) <sup>(٨)</sup> وفي السنن عنه أنه نهى عن الدواء الخبيث وقال : ( إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها ) <sup>(٩)</sup> .

وليس ذلك بضرورة ، فإنه لا يتيقن الشفاء بها ، كما يتيقن الشبع باللحم المحرم ، ولأن الشفاء لا يتعين له طريق ، بل يحصل بأنواع من الأدوية ، وبغير ذلك ، بخلاف المخصصة <sup>(١٠)</sup> ، فإنها لا تزول إلا بالأكل .

#### ❸ الفتوى السابعة والعشرون (٢٧٢ - ٢٧٣) :

وسائل رحمة الله عن المريض إذا قالت له الأطباء : مالك دواء غير أكل لحم الكلب ، أو الخنزير . فهل يجوز له أكله مع قوله تعالى : « ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث » <sup>(١١)</sup> وقول النبي صلى الله عليه وسلم : ( إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها ) <sup>(٨)</sup> ؟ وإذا وصف له الخمر أو النبيذ : هل يجوز شربه مع هذه النصوص ؟ أم لا .

(٧) جزء من الآية ١١٩ من سورة الانعام .

(٨) الأحاديث : سبق تخريرها .

(٩) المخصصة : الجوع البالغ . يقال خمس الجوع فلانا : أي أضعفه وأدخل بطنه في جوفه .

(١٠) جزء من الآية ١٥٧ من سورة الاعراف .

## فاجاب :

لا يجوز التداوى بالخمر وغيرها من الخبائث ، لما رواه وائل ابن حجر <sup>(١١)</sup> أن طارق بن سويد الجعفى <sup>(١٢)</sup> سأله النبي صلى الله عليه وسلم عن الخمر ، فنهاه عنها ، فقال : إنما أصنعنها للدواء ، فقال : ( إنه ليس بدواء ، ولكنه داء ) <sup>(١٣)</sup> رواه أحمد . ومسلم في صحيحه . وعن أبي الدرداء : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( إن الله انزل الدواء ، وانزل الداء ، وجعل لكل داء دواء ، فتداووا ولا تتداووا بحرام ) <sup>(١٤)</sup> رواه أبو داود ، وعن أبي هريرة <sup>(١٥)</sup> قال : ( نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الدواء بالخبيث ) <sup>(١٦)</sup> ، وفي لفظ يعني السم ، رواه أحمد وابن ماجه والترمذى .

وعن عبد الرحمن بن عثمان قال : ( ذكر طبيب عند رسول الله صلى الله عليه وسلم دواء ، وذكر الضفدع يجعل فيه ، فنهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قتل الضفدع ) رواه أحمد ، وأبو داود ، والنسائي <sup>(١٧)</sup> . وقال

(١١) هو أبو هنية : وائل بن حجر الحضرمى القحطانى : من أبناء ملوك حضرموت ، قدم على النبي صلى الله عليه وسلم ، فاكرمه ، وبسط له رداءه وأجلسه معه عليه ، ودعا له ، واستعمله على اقيال من حضرموت ، واقطعه أرضا ، شارك فى الفتوح ونزل الكوفة ، روى أحاديث ومات نحو الخمسين بعد الهجرة .

(١٢) طارق بن سويد الجعفى : صحابي . نسبته الى جعفى بن سعد العشيرة بن مالك من كهلان من القحطانية اليمانية .

(١٤) رواه أبو داود .

(١٥) هو : عبد الرحمن بن صخر الدوسى ، ملقب بأبى هريرة : من أكثر الصحابة رواية للحديث وحفظها له ، قدم المدينة فأسلم ( ٧ هـ ) ولزم النبي صلى الله عليه وسلم ، فروى عنه ٥٣٧ حدیثا ، نقلها عنه أكثر من ٨٠٠ رجل من الصحابة والتابعين ، عمر طويلا ( ٢١ ق . هـ - ٥٩ هـ ) .

(١٦) الأحاديث : سبق تخريجها .

(١٧) هو أبو عبد الرحمن النسائي : احمد بن علي بن شعيب بن علي ابن سنان بن بحر بن دينار ( ٢١٥ - ٣٠٣ هـ ) : القاضى الحافظ شيخ الاسلام ، أصله من نسا ( بخراسان ) ، استوطن مصر ثم فلسطين ، له ( السنن الكبرى ) ، و ( السنن الصغرى ) من الكتب الستة فى الحديث ، وغير ذلك من المصنفات .

عبد الله بن مسعود في السكر : ( إن الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم ) <sup>(١٨)</sup> ذكره البخاري في صحيحه . مرفوعا إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، فهذه النصوص وأمثالها صريحة في النهي عن التداوى بالخبائث ، مصرحة بتحريم التداوى بالخمر إذ هي أم الخبائث ، وجماع كل إثم .

والخمر اسم لكل مسكر ، كما ثبت بالنصوص عن النبي صلى الله عليه وسلم كما رواه سلم في صحيحه ، عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام ) <sup>(١٨)</sup> وفي رواية : ( كل مسكر حرام ) <sup>(١٨)</sup> وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري قال : قلت : يا رسول الله ! أفتنا في شرابين كنا نصنعهما باليمن : البقع ، وهو من العسل ، ينبذ حتى يستند ، والمزر : وهو من الذرة والشعير ، ينبذ حتى يستند ؟ وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أعطى جوامع الكلم ، فقال : ( كل مسكر حرام ) <sup>(١٨)</sup> .

وكذلك في الصحيحين عن عائشة قالت : سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن البقع ، وهو نبيذ العسل — وكان أهل اليمن يشربونه ، فقال : ( كل شراب اسكنر فهو حرام ) <sup>(١٨)</sup> ورواه سلم في صحيحه ، والن sai ، وغيرهما : عن جابر أن رجلا من جيشان من اليمن ( سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة ، يقال له : المزر ، فقال : أمسكرا هو ؟ قال : نعم ، فقال : ( كل مسكر حرام ، إن على الله عهداً لمن شرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال ) <sup>(١٨)</sup> الحديث . فهذه الأحاديث المستفيضة صريحة بأن كل مسكر حرام ، وإنه خمر من أي شيء كان ، ولا يجوز التداوى بشيء من ذلك .

وأما قول الأطباء : أنه لا يبرأ من هذا المرض إلا بهذا الدواء المعين . فهذا قول جاهل ، لا ي قوله من يعلم الطب أصلا ، فضلاً عنمن يعرف الله

(١٨) الأحاديث سبق تحريرها .

رسوله ، فإن الشفاء ليس في سبب معين يوجبه في العادة ، كما للشعب سبب معين يوجبه في العادة ، إذ من الناس من يشفيه الله بلا دواء ، ومنهم من يشفيه الله بالأدوية الجثمانية ، حلالها وحرامها ، وقد يستعمل فلا يحصل الشفاء لفوات شرط ، أو لوجود مانع ، وهذا بخلاف الأكل فإنه سبب للشعب . ولهذا أباح الله للمضرر الخبائث أن يأكلها عند الاضطرار إليها في المخصصة ، فإن الجوع يزول بها ، ولا يزول بغيرها ، بل يموت أو يمرض من الجوع ، فلما تعينت طريقة إلى المقصود أباحها الله ، بخلاف الأدوية الخبيثة .

بل قد قيل : من استشفى بالأدوية الخبيثة كان دليلاً على مرض في قلبه ، وذلك في إيمانه ، فإنه لو كان من أمّة محمد المؤمنين لما جعل الله شفاءه فيما حرم عليه ، ولهذا إذا اضطر إلى الميّة ونحوها وجب عليه الأكل في المشهور من مذاهب الأئمة الأربعـة ، وأما التداوى فلا يجب عند أكثر العلماء بالحلال ، وتنازعوا : هل الأفضل فعله ؟ أو تركه على طريق التوكل ؟ .

ومما يبين ذلك أن الله لما حرم الميّة والدم ولحم الخنزير ، وغيرهما ، لم يبح ذلك إلا لمن اضطر إليها غير باغٍ ولا عاد ، وفي آية أخرى : ( فمن اضطر في مخصوصة غير متجانف لـإثم فإن الله غفور رحيم ) <sup>(١٩)</sup> ومعلوم أن المتداوى غير مضطر إليها ، فعلم أنها لم تحل له .

وأما ما أبح للحاجة لا لمجرد الضرورة : كلباس الحرير . فقد ثبت في الصحيح : (أن النبي صلى الله عليه وسلم رخص للزبير <sup>(٢٠)</sup> عبد الرحمن

(١٩) جزء من الآية ٣ من سورة المائدـة .

(٢٠) هو أبو عبد الله : الزبير بن العوام بن خويلد الأسدي القرشي (٣٨٠ ق هـ - ٣٦ هـ) : الصحابي الشجاع ، أول من سل سيفه في الإسلام ، أحد المبشرين بالجنة ، وهو ابن عمّة النبي صلـى الله عليه وسلم ، اسلم صبياً عمره ١٢ سنة ، شهد بدرا وأحداً وغيرهما . وقتل غيلة يوم الجمل بوادي السبع قرب البصرة . له ٣٨ حديثاً .

ابن عوف (٢١) في لبس الحرير ، لحكمة كانت بهما ) (٢٢) وهذا جائز على أصح قولى العلماء ، لأن لبس الحرير إنما حرم عند الاستغناء عنه . ولهذا أبيح للنساء لحاجتهن إلى التزيين به ، وأبيح لهن التستر به مطلقا فالحاجة إلى التداوى به كذلك ، بل أولى ، وهذه حرمت لما فيها من السرف والخيال والفخر ، وذلك منتف إذا احتج إلىه ، وكذلك لبسها للبرد : أو إذا لم يكن عنده ما يستتر به غيرها .

### الفتوى الثامنة والستون (٢٤ - ٢٦ / ٢٤) :

وسائل رحمة الله عن يأخذ شيئاً من العنبر ، ويضيف إليه أصنافاً من العطر ثم يغليه إلى أن ينقص الثلث ، ويشرب منه لأجل الدواء ، ومتى أكثر شربه أسكر ؟

### فأجاب :

الحمد لله . متى كان كثيرون يسكون فهم حرام ، وهو خسر ، ويحد صاحبه ، كما ثبت في الأحاديث الصحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وعليه جماهير السلف والخلف ، كما في صحيح مسلم عن ابن عمر ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ( كل مسكن خمر ، وكل خسر حرام ) (٢٣) وفي الصحيحين عن عائشة قالت : سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ( البتع ) وهو نبيذ العسل ، وكان أهل اليمن يشربونه فقال : ( كل شراب أسكر فهو حرام ) (٢٤) وفي الصحيح عن أبي موسى ، قال : قلت يا رسول الله ! : أنت في شراب كنا نصنعه في اليمن ( البتع ) وهو من نبيذ العسل ، ينبد حتى يشتهد ، فقال : ( كل مسكن حرام ) (٢٥) وفي صحيح مسلم عن جابر أن رجلاً من حبشان اليمن سأله رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شراب

(٢١) هو أبو محمد الزهرى القرشى : عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف ابن عبد الحارث ، صحابي جليل ، سباق إلى الإسلام ، من المبشرين بالجنة ، شهد بدرا وأحدا وغيرهما ، كان تاجرًا غنياً سخياً بماله في سبيل الله ، له ٦٥ حديثاً ، وعاش ٧٦ عاماً (٤٤ ق هـ - ٣٢ هـ) .

(٢٢) رواه الشیخان ، وأبو داود والترمذی وابن ماجه وأحمد .

(٢٣) الأحاديث : سبق تحريرها .

يصنونه بأرضهم يقال له ( المزر ) فقال : ( أيسكر ؟ ) قال : نعم . فقال : ( كل مسكر حرام ، إن على الله عبداً من يشرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال ) قالوا : يا رسول الله ! وما طينة الخبال ؟ قال : ( عرق أهل النار ، أو عصارة أهل النار ) <sup>(٢٤)</sup> وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجوه متعددة : ( ما أسكر كثيره فقليله حرام ) <sup>(٢٤)</sup> وقد صصح ذلك غير واحد من الحفاظ . والأحاديث في ذلك متعددة .

وإذا طبخ العصير حتى يذهب ثلثه أو نصفه وهو يسكر فهو حرام عند الأئمة الأربع ، بل هو خمر عند مالك والشافعى وأحمد . وأما إذا ذهب ثلاثة وبقى ثلثه : فهذا لا يسكر في العادة ، إلا إذا انضم إليه ما يقويه ، أو لسبب آخر . فمتى أسكر فهو حرام بجامع المسلمين ، وهو ( الطلاء ) الذى أباحه عمر بن الخطاب للMuslimين . وأما إن أسكر بعد ما طبخ وذهب ثلاثة : فهو حرام أيضاً عند مالك ، والشافعى ، وأحمد .

\* \* \*

---

(٢٤) الحديث : سبق تخرجهما .

سابع عشر :

## في تصرفات السكران

النحوى التاسعة والعشرون (١٥١ - ١٥٢) :

سئل رحمة الله عن رجلين شربا ، وكان معهما رجل آخر ، فلما أرادوا أن يرجعوا إلى بيوتهم تكلما فضرب واحد صاحب ضربة بالدبوس ، فوقع عن فرسه ، فوقف عنده ذلك الرجل الذى معهما حتى ركب فرسه وجاء معه إلى منزله ، ولم يقف عنده ، فوقع عن فرسه ثانية ، ثم إنه أصبح ميتا ، فسأل رجل من أصحاب الميت ذلك الرجل خفية ، ولم يعلمه بموته ، فذكر له قضيتهما ، فشهد عليه الشهود بأن فلانا ضربه ولم يسمع الشهود من الميت ، وأن المتهم لم يظهر نفسه خوف العقوبة ، لكنه لا يقر على نفسه ، ولليسit بنت ترمع ، وآخوه ؟

### فاجاب :

إن كان الذى شرب الخمر يعلم ما يقول فهذا إذا قتل فهو قاتل يجب عليه القود وعقوبة قاتل النفس باتفاق العلماء . وأما إن كان قد سكر بحيث لا يعلم ما يقول ، أو أكثر من ذلك ، وقتل : فهل يجب عليه القود ، ويسلم إلى أولياء المقتول ليقتلوه إن شاءوا ؟ هذا فيه قولان للعلماء ، وفيه رواياتان عن أحمد ، لكن أكثر الفقهاء من أصحاب أبي حنيفة ومالك والشافعى وكثير من أصحاب أحمد يوجبون عليه العقود <sup>(١)</sup> ، كما يوجبونه على الصاحى ، فإن لم يشهد بالقتل إلا واحد لم يحكم به إلا أن يحلف مع ذلك أولياء المقتول خمسين يمينا ، وهذا إذا مات بضربه ، وكان ضربه عدواً أنا محضا ، فأما إن مات مع ضرب الآخر : فمعنى القود نزاع ، وكذلك إن ضربه دفعاً لعدوانه عليه ، أو ضربه مثل ما ضربه ، سواء مات بسبب آخر أو غيره . والله أعلم .

(١) هكذا في النص المطبوع ، وواضح أن صحتها : (القود) : وهو حمل القاتل إلى موضع القتل للقصاص .

وسائل رحمة الله عن (السكران غائب العقل) هل يحيث إذا حلف بالطلاق أم لا؟

### فأجاب :

الحمد لله رب العالمين . هذه المسألة فيها (قولان) للعلماء . أصحهما أنه لا يقع طلاقه ، فلا تتعقد يمين السكران ، ولا يقع به طلاق إذا طلق وهذا ثابت عن أمير المؤمنين عثمان بن عفان ، ولم يثبت عن الصحابة خلافه فيما أعلم ، وهو قول كثير من السلف والخلف : كعمر بن عبد العزير وغيره وهو إحدى الروايتين عن أحمد : اختارها طائفة من أصحابه ، وهو القول القديم لشافعى ، و اختياره طائفة من أصحابه ، وهو قول طائفة من أصحاب أبي حنيفة ؛ كالطحاوى <sup>(٢)</sup> . وهو مذهب غير هؤلاء .

وهذا القول هو الصواب ، فإنه قد ثبت في الصحيح عن ماعز ابن مالك <sup>(\*)</sup> لما جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم وأقر أنه زنى : (أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن يستنكحوه) <sup>(٣)</sup> ليعلموا هل هو سكران؟ أم لا؟ فإن كان سكران لم يصح إقراره ، وإذا لم يصح إقراره علم أن أقواله باطلة ، كأقوال المجنون ، ولأن السكران وإن كان عاصيا في الشرب فهو لا يعلم ما يقول . وإذا لم يعلم ما يقول لم يكن له فصد صحيح ( وإنما

(٢) هو أبو جعفر : أحمد بن محمد بن سلامة بن سلمة الأزدي الطحاوى : فقيه شافعى تحول إلى الحنفية ، وانتهت إليه رياستهم في مصر ، ولد في طحا من صعيد مصر (٢٣٩ هـ) وتوفي بالقاهرة (٣٢١ هـ) : له مصنفات عديدة في الفقه وأحكام القرآن والحديث والسنّة .

(٣) رواه مسلم . والاستنكاو : شم رائحة الفم .

(\*) هو ماعز بن مالك الإسلامي : كان يتيمًا عند أبي نعيم بن هزال من بنى مالك بن افصى ، وكان محسنا ، فلما زنى بامرأة يقال لها (مهيرة) أمره أبو نعيم بأخبار النبي ففعل ، وعند رجمه فر يعدو فأدركه عبد الله بن أنيس فلم يزل يضربه حتى قتل ، فقال رسول الله : هلا تركتموه لعله يتوب فيتوب الله عليه؟ ثم لقال لابن هزال : بئس ما صنعت بيتيكم ، لو سرت عليكم بطرف ردائك لكان خيرا لك . وصرف (مهيرة) لم يسألها عن شيء ، وقال عن ماعز : لقد تاب توبة لو تابها طائفة من أمته توسعتهم .

الأعمال بالليات ) وصار هذا كما لو تناول شيئاً محظياً جعله مجنوناً ، فإن جنونه وإن حصل بمعصية فلا يصح طلاقه ولا غير ذلك من أقواله .

ومن تأمل أصول الشريعة ومقدارها تبين له أن هذا القول هو الصواب وأن ايقاع الطلاق بالسکران قول ليس له حجة صحيحة يعتمد عليها ، ولهذا كان كثير من محققى مذهب مالك والشافعى كأبى الوليد الباچى<sup>(٤)</sup> ، وأبى المعالى الجویني<sup>(٥)</sup> – يجعلون الشراع في النشوان<sup>(٦)</sup> ، فاما الذى علم أنه لا يدرى ما يقول فلا يقع به طلاق بلا ريب . وال الصحيح أنه لا يقع الطلاق إلا من يعلم ما يقول كما أنه لا تصح صلاته في هذه الحالة . ومن لا تصح صلاته لا يقع طلاقه ، وقد قال : « ولا تقربوا الصلاة وأتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون »<sup>(٧)</sup> والله أعلم .

● الفتوى الواحدة والثلاثون ( ١٠٣ - ١٠٩ / ٣٣ ) :

وسائل رحمة الله عن ( تصرفات السکران ) ؟

### أجاب :

قد تنازع الناس فيه قديماً وحديثاً ، وفيه التزاع في مذهب أحمد وغيره وكثير من أوجوبه أحمد فيه كان التوقف . والأقوال الواقعه في مذهب أحمد وغيره : القول بصحه تصرفاته مطلقاً : أقواله ، وأفعاله . والقول بفسادها مطلقاً . والفرق بين أقواله وأفعاله . والفرق بين الحدود وغيرها . والفرق بين ماله وما عليه . وما ينفرد به وما لا ينفرد به . وهذا التنازع موجود في مذهب أحمد وغيره .

(٤) هو أبو الوليد الباچى : سليمان بن خلف بن سعد التجيبي ، قاضى وفقىه مالكى كبير ، يعد من رجال الحديث أيضاً ، ولد في باچه بالأندلس ( ٤٠٣ هـ ) .  
ـ مات بالمرية ( ٤٧٤ هـ ) وله مصنفات عديدة ، منها ( أحكام الفضول في أحكام الأصول ) وغيره .

(٥) الجویني : سبقت ترجمته .

(٦) النشوان : الشارب في أول الشرب لم يسكر بعد .

(٧) جزء من الآية ٤٣ مـ سورة النساء .

ثم تنازعوا فيمن زال عقله بغير سكر ( كالبنج ) هل يلحق بالسكران ؟ أو المجنون ؟ على قولين في مذهب أحمد وغيره ، وكل من أصحاب أحمد يتمسك في ذلك بشيء من كلامه ، وليس عنه رواية ووجه ، بل روایات متأولتان .

وتنازعوا فيمن ( أكره على شرب الخمر ) : هل يأثم بذلك ؟ على وجهين .

ومن أصحاب أحمد كالخلال <sup>(١)</sup> : من ينصر أنه لا يقع عليه طلاقه . ومنهم كالقاضي <sup>(٩)</sup> من ينصر وقوع طلاقه . والذين أوقعوا طلاقه لهم ( ثلاثة مأخذ ) :

( أحدها ) أن ذلك عقوبة له . وصاحب هذا قد يفرق بين الحدود وغيرها ، وهذا ضعيف ، فإن الشريعة لم تعاقب أحداً بهذا الجنس من إيقاع الطلاق أو عدم إيقاعه ، ولأن في هذا من الضرر على زوجته البريئة وغيرها ما لا يجوز ، فإنه لا يجوز أن يعاقب الشخص بذنب غيره ، ولأن السكران عقوبته ما جاءت به الشريعة من الجلد ونحوه ، فعقوبته بغير ذلك تغير لحدود الشريعة ، ولأن الصحابة إنما عاقبته بما لسكر مظنته ، وهو الهذيان والافتاء في القول : على أنه إذا سكر هذى ، وإذا هذى افترى ، وحد المفترى ثمانون . وبين أن إقدامه على السكر الذي هو مظنة الافتاء يلحقه بالمقrim على الافتاء ، إقامة لحظة الحكمة مقام الحقيقة ، لأن الحكمة هنا خفية مستترة ، لأنه قد لا يعلم افتاءه ، ولا متى يفترى ، ولا على من يفترى ، كما أن المضطبع يحدث ولا يدرى هل هو أحدث أم لا ، فقام الحديث .

(٨) هو أبو بكر الخلال : أحمد بن محمد بن هارون : مفسر . عالم بالحديث . من كبار الحنابلة . من بغداد من مصنفاته ( الجامع لعلوم الإمام أحمد ) في الحديث ، قيل لم يصنف في مذهب مثله ، نحو ٢٠٠ جزء . توفي سنة ٣١١ هجرية .

(٩) هو أبو يعلى القاضي : محمد بن الحسين بن محمد بن خلف الفراء وحران ، وحلوان ، عالم حنبلى بلغ القمة في عصره في علوم الأصول والفروع ، له تصانيف كثيرة جداً ، منها ( الأحكام السلطانية ) و ( المجرد ) في الفقه على مذهب الإمام أحمد من أهل بغداد وولمه . بها القضاء بدا ، "الذمة والحريم ، ٤٥٨ - ٣٨٠ ) .

فهذا فقه معروف ، لمن كانت تصرفاته من هذا الجنس : لكن ينبغي أن تطلق أمرأته سواء طلق أو لم يطلق ، كما يحد حد المفترى سواء افترى أو لم يفترى . وهذا لا يقوله أحد .

(المأخذ الثاني) أنه لا يعلم زوال عقله إلا بقوله ، وهو فاسق بشربه ، فلا يقبل قوله في عدم العقل والسكر . وحقيقة هذا القول أنه لا يقع الطلاق في الباطن ، ولكن في الظاهر لا يقبل دعوى المسقط . ومن قال بهذا قد يفرق بين ما ينفرد به .

والدليل على أنه لا تصح تصرفاته وجوه :

(١٠) جزء من الآية ٤٣ من سورة النساء .

( احدها ) : حديث جابر بن سمرة <sup>(١١)</sup> الذي في صحيح مسلم لما ( أمر النبي صلى الله عليه وسلم باستنكاره ماعز بن مالك ) <sup>(١٢)</sup> :

( الثاني ) أن عبادته كالصلوة لا تصح بالنص والاجماع ، فإن الله نهى عن قرب الصلاة مع السكر حتى يعلم ما يقوله ، واتفق الناس على هذا بخلاف الشارب غير السكران فإن عبادته تصح بشرطها ، ومعلوم أن صلاته إنما لم تصح لأنها لم يعلم ما يقول ، كما دل عليه القرآن . فنقول : كل من بطلت عبادته لعدم عقله ، بطلاً عقوده أولى وأخرى ، كالنائم ، والجنون ، ونحوهما فإنه قد تصح عبادات من لا يصح تصرفه ، لنقص عقله : كالصبي ، والمحجور عليه لسفهه .

( الثالث ) أن جميع الأقوال والعقود مشروطة بوجوب التمييز والقتل . فمن لا تميز له ولا عقل ليس لكلامه في الشرع اعتبار أصلا ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( إن في الجسد مضعة إذا صاحت صلح لها سائر الجسد ، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ، ألا وهي القلب ) <sup>(١٢)</sup> فإذا كان القلب قد زال عقله الذي به يتكلم ويتصرف ، فكيف يجوز أن يجعل له أمر ونهي . أو إثبات ملك أو إزالته . وهذا معلوم بالعقل ، مع تقرير الشارع له .

( الرابع ) أن العقود وغيرها من التصرفات مشروطة بالقصد . كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( إنما الأعمال بالنيات ) <sup>(١٢)</sup> وقد قررت هذه القاعدة في ( كتاب بيان الدليل . على بطalan التحليل ) وقررت : إن كل لفظ بغير قصد من المتكلم ، لسهوا ، وسبق لسان ، وعدم عقل : فإنه لا يترتب عليه . وإنما إذا قصد اللفظ ولم يقصد معناه : كالهازل ، فهذا فيه تفصيل . والمراد هنا ( بالقصد ) القصد العقلى الذى يختص بالعقل . أما القصد الحيوانى الذى يكون لكل حيوان : فهذا لا بد منه في وجود

(١١) هو جابر بن سمرة بن جنادة السوائى : صحابى ، حافظ للحديث ، روى له البخارى ومسلم وغيرهما ١٤٦ حديثا ، توفي بالكوفة ( ٧٤ هـ ) .

(١٢) الأحاديث : سبق تخریجها .

الأمور الاختيارية من الألفاظ والأفعال وهذا وحده غير كاف في صحة العقود والأقوال ، فإن المجنون والصبي وغيرهما لهما هذا القصد ، كما هو للبهائم ، ومع هذا فأحسوا بهم وألقا لهم باطلة مع عدم التمييز ، لكن الصبي المميز والمجنون الذي يميز أحيانا يعتبر قوله حين التمييز .

( الخامس ) : أن هذا من باب خطاب الوضع والإخبار ، لا من باب خطاب التكليف : وذلك أن كون السكران معاقباً أو غير معاقب ليس له تعلق بصحة عقوده وفسادها ، فان العقود ليست من باب العبادات التي يثاب عليها ، ولا الجنایات التي يعاقب عليها ، بل هي من التصرفات التي يشترك فيها البر والفاجر والكافر ، وهي من لوازם وجود الخلق ، فإن العهود والوفاء بها أمر لا تم مصلحة الآدميين إلا بها ، لاحتياج بعض الناس إلى بعض في جلب المنافع ودفع المضار ، وإنما تصدر عن العقل . فمن لم يكن له عقل ولا تمييز لم يكن قد عاهد ، ولا خلف ، ولا باع ، ولا نكح ، ولا طلق ، ولا أعتق .

يوضع (١٣) ذلك أنه معلوم أن قبل تحريم الخمر كان كلام السكران باطلا بالاتفاق ، ولهذا لما تكلم حمزة بن عبد المطلب (١٤) رضى الله عنه في سكره قبل التحرير بقوله : هل أتم إلا عبيد لأبي . لم يكن مؤاخذًا عليه . وكذلك لما خلط المخلط من المهاجرين الأولين في سورة ( قل يا أيها الكافرون ) قبل النهي لم يعقب عليه . وكذلك الكفار لو شربوا الخمر وعاهدوا وشرطوا لم يلتفت إلى ذلك منهم بالاتفاق ، ومن سكر سكرًا لا يعاقب عليه مثل أن يشرب ما لا يعلم أنه يسكره ونحو ذلك . فاما من سكر بشرب محرم فلا ريب أنه يأثم بذلك ويستحق من عقوبة الدنيا والآخرة ما جاء به أمر الله تعالى . فهذا الفرق ثابت بينه وبين من سكر سكرًا يعذر فيه ، فاما كون عهده الذي

(١٣) هكذا في النص المطبوع ، وصحتها (يوضح) كما يقتضيه السياق .

(١٤) هو أبو عمارة : حمزة بن عبد المطلب بن هاشم ، عم النبي صلى الله عليه وسلم ، أحد سادات قريش الأشداء ، ولد بمكة (٥٤ ق.هـ) . وأسلم نحوه وحسن إسلامه ، وهاجر إلى المدينة ، وحارب يوم بدر بسيفين فأحسن البلاء ، ثم استشهد يوم أحد بالمدينة (٣ هـ) .

يعاهد به الآدميين منعقدا يترتب عليه أثره ويحصل به مقصوده : فهذا لا فرق بين سكر المعدور وغير المعدور ، لأن هذا إنما كان الموجب لصحته أن صاحبه فعله وهو عاقل مميز ، لا أنه بروفاجر . والشرع لم يجعل السكران بمنزلة الصاحي أصلا .



ثامن عشر :

## فِي اثْمِ عَاصِرِ الْخَمْرِ وَحَامِلِهَا وَسَاقِيَهَا

الفتاوى الثانية والثلاثون (١٤١ - ١٤٢ / ٢٢) :

سئل عن خياط خاط للضمارى سير حريم فيه صليب ذهب . فهل عليه إثم في خياطته ؟ وهل تكون أجرته حلالا أم لا ؟

فأجاب :

نعم ، إذا أغان الرجل على معصية الله كان آثماً ، لأنه أغان على الاثم والعدوان ، ولهذا لعن النبي صلى الله عليه وسلم الخمر وعاصرها ومعتصرها وحامليها والمحمولة إليها ، وبائعها ومشتريها ، وساقيها ، وشاربها ، وآكل ثمنها .

وأكثر هؤلاء كالعاصر والحامل والساقي إنما هم يعاونون على شربها ، ولهذا ينهى عن بيع السلاح لمن يقاتل به قتالا محرا : كقتل المسلمين ، والقتال في الفتنة ، فإذا كان هذا في الإعانة على المعاصي ، فكيف بالإعانة على الكفر ، وشعائر الكفر .

والصلب لا يجوز عمله بأجرة ، ولا غير أجرة ، ولا يبعه صليبا ، مما لا يجوز بيع الأصنام ، ولا عملها . كما ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : (إن الله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام) <sup>(١٥)</sup> .. وثبت عنه أنه لعن المصورين ، وأنه كان لا يرى في البيت صورة إلا قضبه <sup>(١٦)</sup> فصانع الصليب ملعون لمنه الله ورسوله .

ومن أخذ عوضا عن عين محرمة ، أو نفع استوفاه ، مثل أجرة حمال الخمر ، وأجرة صانع الصليب ، وأجرة البغى ، ونحو ذلك فليتصدق بها ،

(١٥) رواه الشیخان عن جابر .

(١٦) قضبه : أي قطمه .

وليت من ذلك العمل المحرم ، وتكون صدقه بالعوض كفارة لما فعله ، فإن هذا العوض لا يجوز الاتفاف به ، لأنّه عوض خبيث ، ولا يعاد إلى صاحبه لأنّه قد استوف العوض ، ويتصدق به . كما نص على ذلك من نص من العلماء ، كما نص عليه الإمام أحمد في مثل حامل الخمر ، ونص عليه أصحاب مالك ، وغيرهم .

### الفتوى الثالثة والثلاثون (٢٧٥ / ٢٩) :

وسائل رحمة الله عن معاملة التتار : هل هي مباحة لمن يعاملونه ؟

#### فاجاب :

أما معاملة التتار فيجوز فيها ما يجوز في أمثالهم ، ويحرم فيها ما يحرم من معاملة أمثالهم ، فيجوز أن يبتاع الرجل من مواشיהם ، وخيلهم ، ونحو ذلك ، كما يبتاع من مواشى التركمان ، والأعراب ، والأكراد ، وخيلهم . ويجوز أن يبيعهم من الطعام والثياب ونحو ذلك ، ما يبيعه لأمثالهم .

فاما إن باعهم ، وباع غيرهم ، ما يعينهم على المحرمات . كالسنيل . والسلاح ، من يقاتل به قتالا محرا ، فهذا لا يجوز . قال الله تعالى : ( وتعاونوا على البر والتقوى ، ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ) <sup>(١٧)</sup> . وفي السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم : (أنه لعن في الخمر عشرة : لعن الخمر ، وعاصرها ، ومتصرها ، وحاملها ، والمحمولة إليه ، وبائعها ، وبمبتاعها ، وساقيها ، وشاربها ، وأكل ثمنها ) <sup>(١٨)</sup> فقد لعن العاصر ، وهو إنما يعصر عنبا يصير عصيرا ، والعصير حلال ، يمكن أن يتغذى خلا ودبسا ، وغير ذلك .

\* \* \*

(١٧) جزء من الآية ٢ من سورة المائدة .

(١٨) سبق تخرجه .

## تاسع عشر : في شراء القدرة على صناعة المحرم

الفتوى الأربع والثلاثون (٢٩ / ٣٣٢ - ٣٣٣) :

سئل رحمة الله عن رجل مسلم اشتري جارية كتابية وشرط له البائع أنها طباحة جيدة وأنها تصنع الخمر والنبيذ ، فهل يصح ؟

فأجاب :

اشترطت كونها تصنع الخمر والنبيذ ، شرط باطل ، باتفاق المسلمين ، والعقد مع ذلك فاسد .

أما على قول من يقول : إن الشرط الفاسد يفسد العقد ، كما هو المشهور من مذهب أبي حنيفة ، ومالك ، والشافعى ، وأحمد في إحدى الروايتين ظاهر .

وأما على القول الآخر ، فإنه لو باعها بدون شرط لم يجز أن يشتري الجارية ، لأجل كونها تصنع الخمر ، كما لا يجوز أن يشتري عيناً ليعصى الله بها ، مثل أن يشتري عصيراً ليجعله خمراً ، ويشتري سلاحاً ليقاتل المسلمين : في أصح قولى العلماء ، كما هو مذهب مالك ، وأحمد ، وغيرهما ، كما قال الله تعالى : « وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان » (١) .

\* \* \*

(١) جزء من الآية ٢ من سورة المائدة .

عشرون :

## في بيع الأعناب لمن يعصرها

● الفتوى الخامسة والثلاثون (٢٣٦ / ٢٩) :

سئل رحمة الله : هل يجوز بيع الكرم لمن يعصره خمرا ، إذا اضطر صاحبه إلى ذلك ؟

فاجب :

لا يجوز بيع العنب لمن يعصره خمرا ، بل قد لعن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - من يعصر العنب لمن يتزخره خمرا ، فكيف بالبائع له الذي هو أعظم معاونة . ولا ضرورة إلى ذلك ، فإنه إذا لم يمكن بيعه رطبا ، ولا تزييه ، فإنه يتزخره خلا ، أو دبسا ، ونحو ذلك .

\* \* \*

## حادي وعشرون :

### في منافع الخمر

الفتوى السادسة والثلاثون (١٩٢ / ٣٤) :

وسائل رحمة الله عن (الخمر والميسير) هل «فيهما إثم كبير، ومنافع للناس» (١)؟ وما هي المنافع؟

#### فأجاب :

هذه الآية أول ما نزلت في الخمر ، فإنهم سألوا عنها النبي صلى الله عليه وسلم ، فأنزل الله هذه الآية ، ولم يحررها ، فأخبرهم أن فيها (إثماً) وهو ما يحصل بها من ترك المأمور و فعل المحظور ، وفيها (منفعة) وهو ما يحصل من اللذة ، ومنفعة البدن ، والتجارة فيها ، فكان من الناس من لم يشربها ، ومنهم من شرب ، ثم بعد هذا شرب قوم الخمر فقاموا يصلون وهم سكارى ، فخلطوا في القراءة ، فأنزل الله تعالى : «يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأتنم سكارى حتى تعلموا ما تقولون» (٢) فنهاهم عن شربها قرب الصلاة ، فكان منهم من تركها . ثم بعد ذلك أنزل الله تعالى : «إنما الخمر والميسير والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون» (٣) . فحرمها الله في هذه الآية من وجوه متعددة ، فقالوا : اتهينا اتهينا . ومضى حيئذاً أمر النبي صلى الله عليه وسلم باراقتها ، فكسرت الدنان والظروف ، ولعن عاصرها ، ومعتصرها ، وشاربها ، وأكل منها .

\* \* \*

(١) جزء من الآية ٢١٩ من سورة البقرة .

(٢) جزء من الآية ٤٣ من سورة النساء .

(٣) جزء من الآية ٩٠ من سورة المائدة .

## ثاني وعشرون:

### في الانتفاع بالخمر اذا انقلبت خلا

الفتوى السابعة والثلاثون (٤٨٣ - ٤٨٧ / ٢١) :

سئل رحمة الله عن الخمرة : إذا انقلبت خلا ولم يعلم بقلبها ، هل له أن يأكلها ؟ أو يبيعها ؟ أو إذا علم أنها انقلبت ، هل يأكل منها أو يبيعها ؟ .

#### فأجاب :

أما التخليل ف فيه نزاع . قيل يجوز تخليلها . كما يحكى عن أبي حنيفة . وقيل : لا يجوز ، لكن إذا خللت طهرت ، كما يحكى عن مالك ، وقيل يجوز بنقلها من الشمس إلى الظل ، وكشف الغطاء عنها ، ونحو ذلك ، دون أن يلقي في شيء . كما هو وجه في مذهب الشافعى وأحمد .

وقيل لا يجوز بحال . كما يقوله من أصحاب الشافعى وأحمد ، وهذا هو الصحيح ، فإنه قد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم : أنه سئل عن خمر لি�تامى فأمر باراقتها . فقيل له : انهم فقراء ، فقال : سينغينهم الله من فضله<sup>(١)</sup> فلما أمر باراقتها ، ونهى عن تخليلها ، وجبت طاعته فيما أمر به ، ونهى عنه . فيجب أن تراق الخمرة ولا تخلل . هذا مع كونهم كانوا يتامى ، ومع كون تلك الخمرة كانت متخذة قبل التحرير ، فلم يكونوا عصاة .

فإن قيل : هذا منسوخ ، لأنه كان في أول الإسلام ، فأمرروا بذلك كما أمروا بكسر الآية وشق الظروف ليمتنعوا عنها . قيل : هذا غلط من وجوه : إحداها : أن أمر الله ورسوله ، لا ينسخ إلا بأمر الله ورسوله ، ولم يرد بعد هذا نص ينسخه .

الثانية : إن الخلفاء الراشدين بعد موته عملوا بهذا . كما ثبت عن عمر ابن الخطاب أنه قال : ( لا تأكلوا خل خمر ، إلا خمرا بدأ الله فسادها ،

(١) رواه أحمد وأبو داود والترمذى .

ولا جناح على مسلم أن يشتري من خل أهل الذمة ) . فهذا عمر ينهى عن خل الخمر التي قصد إفسادها ، ويأذن فيما بدأ الله يأفسادها ، ويرخص في اشتراء خل الخمر من أهل الكتاب ، لأنهم لا يفسدون خمرهم ، وإنما يتخلل بغير اختيارهم . وفي قول عمر حجة على جميع الأقوال .

الوجه الثالث : أن يقال الصحابة كانوا أطوع الناس الله ورسوله ، ولهذا لما حرم عليهم الخمر أراقوها ، فإذا كانوا مع هذا قد نهوا عن تخليلها وأمروا باراقتها ، فمن بعدهم ، القرون أولى منهم بذلك ، فإنهم أقل طاعة لله ورسوله منهم .

يبين ذلك أن عمر بن الخطاب غلظ على الناس العقوبة في شرب الخمر ، حتى كان ينفي فيها ، لأن أهل زمانه كانوا أقل اجتناباً لها من الصحابة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم . فكيف يكون زمان ليس فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم — ولا عمر بن الخطاب رضي الله عنه ؟ ! لا ريب أن أهله أقل اجتناباً للمحارم ، فكيف تسد الذريعة عن أولئك المتقين ، وتفتح لغيرهم ، وهم أقل تقوى منهم .

وأما ما يروى : ( خير خلكم خل خمركم ) فهذا الكلام لم يقله النبي صلى الله عليه عليه وسلم ، ومن نقله عنه فقد أخطأ ، ولكن هو كلام صحيح ، فإن خل الخمر لا يكون فيها ماء ، ولكن المراد به الذي بدأ الله بقلبه . وأيضاً فكل خمر يعمل من العنبر بلا ماء فهو مثل خل الخمر .

وقد وصف العلماء عمل الخل : أنه يوضع أولاً في العنبر شئ يحمضه حتى لا يستحلل أولاً خمراً . ولهذا تنازعوا في خمرة الخلال : هل يجب اراقتها ؟ على قولين في مذهب أحمد وغيره : أظهرها وجوب اراقتها ، كغيرها ، فإنه ليس في الشريعة خمرة محترمة ، ولو كان شئ من الخمر حرمة لكان لخمر اليتامي ، التي اشتريت لهم قبل التحرير ، وذلك أن الله أمر باجتناب الخمر ، فلا يجوز اقتناها ، ولا يكون في بيت مسلم خمر أصلاً ، وإنما وقعت الشبهة في التخليل ، لأن بعض العلماء اعتقاد أن التخليل اصلاح لها ، كدباغ الجلد النجس .

وبعضهم قال : اقتناها لا يجوز : لا لتخليل ، ولا غيره . لكن إذا

صارت خلا فكيف تكون نجسة ؟ وبعضهم قال : إذا ألقى فيها شيء تجسس أولا ، ثم تجست به ثانيا ، بخلاف ما إذا لم يلق فيها شيء ، فإنه لا يوجب التجسيس .

وأما أهل القول الراجح فقالوا : قصد المخلل تخليها هو الموجب لتجسيسها ، فإنه قد نهى عن اقتئانها ، وأمر باراقتها ، فإذا قصد التخليل كان قد فعل محرما . وغاية ما يكون تخليها كتذكرة الحيوان ، والعين إذا كانت محرمة لم تعد محللة بالفعل المنهي عنه ، لأن المعصية لا تكون سبباً للنعمة والرحمة .

ولهذا لما كان الحيوان محرما قبل التذكرة ، ولا يباح إلا بالتذكرة ، فلو ذكاه تذكرة محرمة مثل أن يذكيه في غير العلق واللبة مع قدرته عليه . أولا يقصد ذكاته ، أو يأمر وثنيا أو مجوسيأ بتذكريته ، ونحو ذلك لم يبح . وكذلك الصيد إذا قتل المحرم لم يعد ذكيا ، فالعين الواحدة تكون ظاهرة حلالا في حال ، وتكون حراما نجسة في حال . تارة باعتبار الفاعل : كالفرق بين الكتابي والوثني . وتارة باعتبار الفعل كالفرق بين الذبيحة بالحدد وغيره . وتارة باعتبار المحل وغيره كالفرق بين العنق وغيره . وتارة باعتبار قصد الفاعل كالفرق بين ما قصد تذكريته وما قصد قتله . حتى أنه عند مالك والشافعى وأحمد إذا ذكرى الحال صيداً أبىح للحال دون المحرم ، فيكون حلالا ظاهرا في حق هذا ، حراما نجسا في حق هذا ، وانقلاب الخبر للخل من هذا النوع مثلاً كان ذلك محظوراً ، فإذا قصده الإنسان لم يعد الخل به حلالا ، ولا ظاهرا ، كما لم يعد لحم الحيوان حلالا ظاهرا بتذكرة غير شرعية .

وما ذكرناه عن عمر بن الخطاب هو الذى يعتمد عليه فى هذه المسألة ، أنه متى علم أن صاحبها قد قصد تخليها لم تشر منه ، وإذا لم يعلم بذلك جاز اشتراطها منه ، لأن العادة أن صاحب الخبر لا يرضى أن يخللها ، والله أعلم .

\* \* \*

## ثالث وعشرون : في خمور أهل الكتاب بديار المسلمين

● الفتوى الثامنة والثلاثون (٦٦٤ - ٦٦٦ / ٢٨) :

وسائل رحمة الله عن اليهود والنصارى إذا اتخذوا خمورا . هل يحل لل المسلم ارافقها عليهم ، وكسر أوانيهم ، وهجوم بيوتهم لذلك ، أم لا ؟ هل يجوز هجوم بيوت المسلمين إذا علم أو ظن أن بها خمرا ، من غير أن يظهر شيء من ذلك ، لترافق وتكسر الأواني ، ويتجسس على مواضعه ، أم لا ؟ وهل يحرم على الفاعل ذلك أم لا ؟ إذا كان مأموراً من جهة الإمام بذلك ؟ أم يكون معذوراً بمجرد الأمر دون الاكراه ؟ وإذا خشي من مخالفة الأمر وقوع محذور به ، فهل يكون عذرًا له أم لا ؟

### فأجاب :

الحمد لله . أما أهل الذمة فإنهم وإن أقرروا على ما يستحقون به في دينهم ، فليس لهم أن يبيعوا المسلم خمرا ، ولا يهدوها إليه ، ولا يعاونوه عليها بوجه من الوجه ، فليس لهم أن يعصروها لسلم ، ولا يحملوها له ، ولا يبيعواها من مسلم ولا ذمي . وهذا كله مما هو مشروط عليهم في عقد الذمة ، ومتى فعلوا ذلك استحقوا العقوبة التي تردعهم وأمثالهم عن ذلك . وهل ينقض عهدهم بذلك ، وتباح دماءهم وأموالهم ؟ على قولين في مذهب الإمام أحمد وغيره .

وكذلك ليس لهم أن يستعينوا بجاه أحد من يخدعونه ، أو من أظهر الإسلام منهم ، أو غيرها ، على إظهار شيء من المنكرات ، بل كما تجب عقوبتهم تجب عقوبة من يعينهم بجاهه أو غير جاهه على شيء من هذه الأمور .

وإذا شرب الذمي الخمر . فهل يحد ؟ على ثلاثة أقوال للفقهاء . قيل : يحد . وقيل : لا يحد . وقيل : يحد إن سكر . وهذا إذا أظهر ذلك بين

المسلمين ، وأما ما يختلفون به في بيونهم من غير ضرر المسلمين بوجه من الوجه ، فلا يتعرض لهم . وعلى هذا فإن كانوا لا ينتهون عن اظهار الخسر ، أو معاونة المسلمين عليها ، أو يبعها وهديتها للسلميين إلا باراقتها عليهم ، فإنها تراق عليهم ، مع ما يعاقبون به ، إما بما يعاقب به ناقض العهد ، وأما بغير ذلك .

### ● الفتوى التاسعة والثلاثون (٦٦٦ - ٦٦٧ / ٢٨) :

وسائل عن اليهود بمصر من أمصار المسلمين ، وقد كثر منهم بيع الخمر لآحاد المسلمين ، وقد كثرت أموالهم من ذلك ، وقد شرط عليهم سلطان المسلمين أن لا يبيعوها للمسلمين ، ومتى فعلوا ذلك حل منهم ما يحل من أهل الحرب . فماذا يستحقون من العقوبة ؟ وهل للسلطان أن يأخذ منهم الأموال التي اكتسبوها من بيع الخمر أم لا ؟

### فاجاب :

الحمد لله . يستحقون على ذلك العقوبة التي تردعهم وأمثالهم عن ذلك ، وينقض بذلك عهدهم في أحد قولى العلماء ، في مذهب أحمد وغيره . وإذا انتقض عهدهم ، حلت دمائهم وأموالهم ، وحل منهم ما يحل من المحاربين الكفار ، وللسلطان أن يأخذ منهم هذه الأموال التي قبضوها من أموال المسلمين بغير حق ، ولا يردها إلى من اشتري منهم الخمر ، فإنهم إذا شاموا أنهم مننوعون من شرب الخمر ، وشرائها ، وبيعها ، فاشتروها كانوا بمنزلة من بيع الخمر من المسلمين ، ومن باع خمرا لم يملك ثمنه . فإذا كان المشترى قد أخذ الخمر فشربها ، لم يجمع له بين العوض والمعوض ، بل يؤخذ هذا المال فيصرف في مصالح المسلمين ، كما قيل في مهر البغى ، وحلواز الكاهن ، وأمثال ذلك مما هو عوض عن يمين أو منفعة محظمة ، إذا كان العاصي قد استوف العوض .

وهذا بخلاف ما لو باع ذمي خمرا سرا ، فإنه لا يمنع من ذلك . وإنما تقاينا جاز أن يعامله المسلم بذلك الثمن الذي قبضه من تس الخمر ، كما قال عمر رضي الله عنه : ولوهم يبعها ، وخدعوا منهم أثمانها ، بل أبلغ

من ذلك أنه يجوز للإمام أن يخرب المكان الذي يباع فيه الخمر ، كالحانوت والدار ، كما فعل ذلك عمر بن الخطاب ، حيث أخرب حانوت رويسد الثقفي <sup>(١)</sup> ، وقال : إنما أنت فويسق لست برويسد ، وكما أحرق على ابن أبي طالب قرية كان يباع فيها خمر . وقد نص على ذلك أحمد وغيره من العلماء .

\* \* \*

---

(١) في طبقات ابن سعد : أخبرنا يزيد بن هارون ومن بن عيسى ومحمد ابن اسماعيل بن أبي فديك : قال : أخبرنا ابن أبي ذئب عن سعد بن ابراهيم عن أبيه أن عمر بن الخطاب حرق بيت رويسد الثقفي وكان حانوتا للشراب ، وكان عمر قد نهاد ، فلقد رأيته يلتهم جمرة .

## رابع وعشرون : في التوبة من شرب الخمر

● الفتوى الأربعون (٦٩٩ - ٧٠٠ / ١١) :

وسائل رحمة الله عن قوله : ( ما أصر من استغفر ، وإن عاد في اليوم والليلة سبعين مرة ) <sup>(١)</sup> . هل المراد ذكر الاستغفار باللفظ ؟ أو أنه إذا استغفر ينوي بالقلب أن لا يعود إلى الذنب ؟ وهل إذا تاب من الذنب وعزم بالقلب أن لا يعود إليه ، وأقام مدة ثم وقع فيه أفيكون ذلك الذنب القديم يضاف إلى الثاني ؟ أو يكون مغفورة بالتوبة المقدمة ؟ وهل التائب من شرب الخمر ، ولبس الحرير يشربه في الآخرة ؟ ولبس الحرير في الآخرة ؟ والتوبة النصوح ما شرطها ؟ .

فاجاب :

الحمد لله ..

بل المراد الاستغفار بالقلب مع اللسان ، فإن التائب من الذنب كمن لا ذنب له ، كما في الحديث الآخر : ( لا كبيرة مع الاستغفار ، ولا صغيرة مع الأصرار ) فإذا أصر على الصغيرة صارت كبيرة ، وإذا تاب منها غفرت . قال تعالى : « والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنبهم » <sup>(٢)</sup> الآية . وإذا تاب توبة صحيحة غرفت ذنبه ، فإن عاد إلى الذنب فعله أن يتوب أيضاً . وإذا تاب قبل الله توبته أيضاً .

وقد تنازع العلماء في التائب من الكفر . إذا ارتد بعد إسلامه ، ثم تاب بعد الردة وأسلم . هل يعود عمله الأول ؟ على ( قولين ) مبناهما أن الردة هل تحبط العمل ، أو تحبطه بشرط الموت عليها .

(١) رواه أبو داود والترمذى .

(٢) جزء من الآية ١٣٥ من سورة آل عمران .

فمذهب أبي حنيفة ومالك أنها تحبطة مطلقاً . ومذهب الشافعى أنها تحبطة بشرط الموت عليها .

والردة ضد التوبة ، وليس من السيئات ما يمحو جميع الحسنات إلا الردة ، وقد قال تعالى : « توبوا إلى الله توبة نصوحاً » (٢) قال عمر ابن الخطاب رضى الله عنه : ( توبة نصوحاً ) ، أن يتوب ثم لا يعود ، فهذه التوبة الواجبة التامة .

ومن ثاب من شرب الخمر ، ولبس الحرير ، فإنه يلتبس ذلك في الآخرة ؛ كما جاء في الحديث الصحيح : ( من شرب الخمر ثم لم يتبر منها حرمتها ) (٤) وقد ذهب بعض الناس كبعض أصحاب أحمد إلى أنه لا يشربها مطلقاً ، وقد أخطأوا الصواب . الذي عليه جمهور المسلمين .

### • الفتوى الواحدة والأربعون ( ٣٠٨ - ٣٠٩ ) :

وسائل رحم الله عن امرأة كانت مغنية ، واكتسبت في جملها مالاً كثيراً . وقد تابت وحجبت إلى بيت الله تعالى : وهي محافظة على طاعة الله ، فهل المال الذي أكتسبته من حل وغيره ، إذا أكلت ، وتصدقت منه تؤجر عليه ؟

#### فاجاب :

المال المكتسب إن كانت العين أو المنفعة مباحة في نفسها . وإنما حرمت بالقصد . مثل من يبيع عنباً لمن يتذمذم خمراً . أو من يستأجر لعصر الخمر ، أو حملها . فهو يفعله بالغرض ، لكن لا يطيب له أكله .

وأما إن كنت العين ، أو المنفعة محرمة : كمهر البغى ، وثمن الخمر . فهنا لا يقضى له به قبل القبض . ولو أعطاه إياه لم يحكم برده ، فإن هذا معونة لهم على المعاصي : إذا جمع لهم بين الغرض والمعوض . ولا يحصل هذا المال للبغى والخمار ونحوهما ، لكن يصرف في صالح المسلمين .

(٣) جزء ، الآية ٨ من سورة التحريم .

(٤) سبق تخربيه .

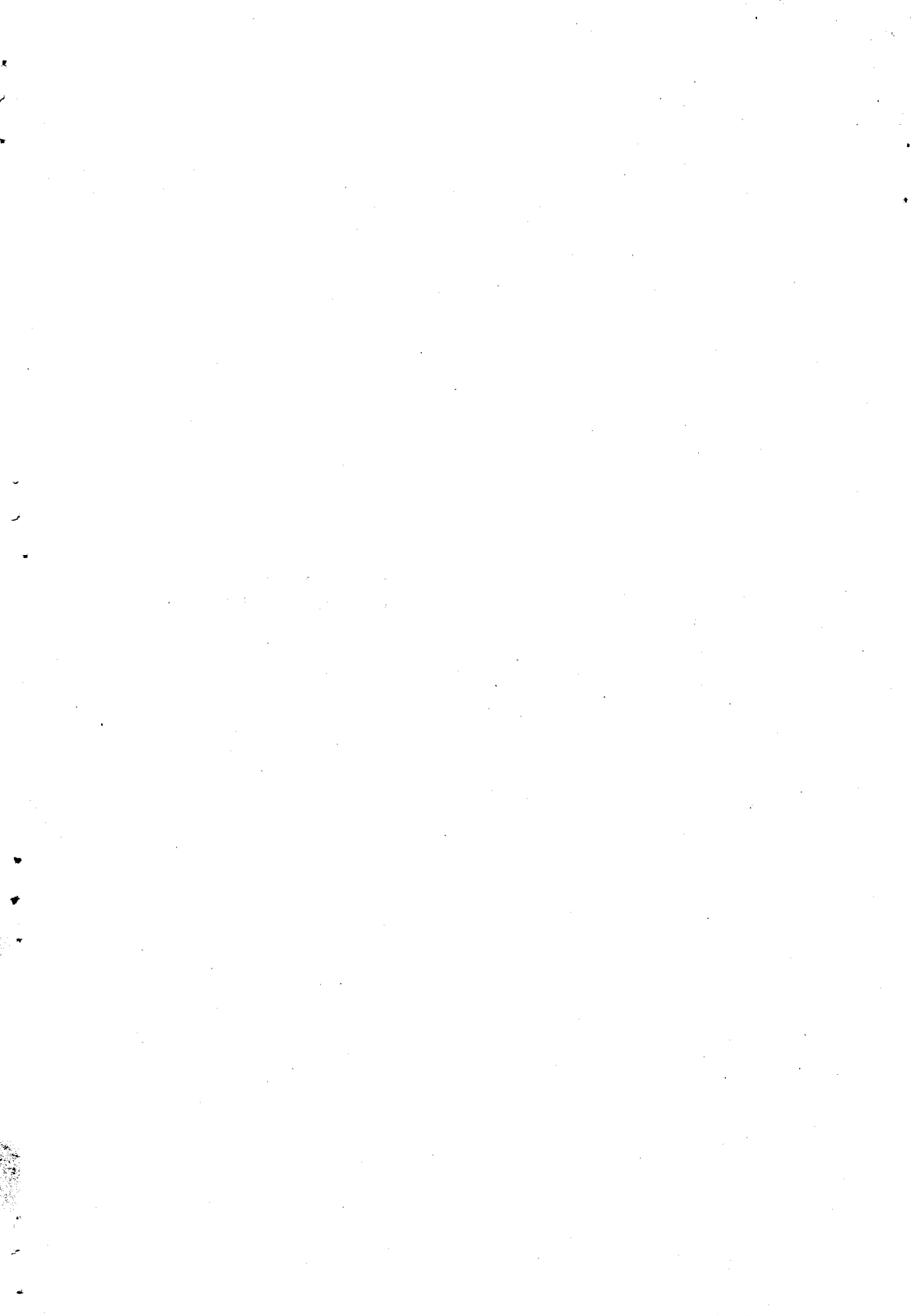
فإن ثابت هذه البغى ، وهذا الخمار ، وكانوا فقراء جاز أن يصرف إليهم من هذا المال مقدار حاجتهم ، فإن كان يقدر يتجر ، أو يعمل صنعة كالنسج والغزل ، أعطى ما يكون له رأس مال ، وإن افترضوا منه شيئاً ليكتسبوا به ، ولم يردوا عوض القرض كان أحسن .

وأما إذا تصدق به لاعتقاده أنه يحل ، عليه أن يتصدق به ، فهذا يثاب على ذلك ، وأما إن تصدق به كما يتصدق المالك بملكه ، فهذا لا يقبله الله – إن الله لا يقبل إلا الطيب – فهذا خبيث ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : (مهر البغى خبيث) <sup>(٥)</sup> .

\* \* \*



**فهرس تراجم الأعلام**



## فهرس ترجمات الأعلام

( ١ )

صفحة

|     |                     |
|-----|---------------------|
| ٢٩  | ابن أبي ليلى        |
| ٢٤  | ابن جرير الطبرى     |
| ٢٧  | ابن ماجة            |
| ١٥٣ | ابو بكر الخلال      |
| ١٧  | ابو يكر الصديق      |
| ١٠٥ | ابو بكر غلام الخلال |
| ٢٤  | ابو ثور             |
| ٣٢  | ابو جهل             |
| ١٣٣ | ابو جهم             |
| ٥٢  | ابو حاتم بن حبان    |
| ٢٤  | ابو حنيفة           |
| ٧٨  | ابو الخطاب الكوذانى |
| ٢١  | ابو داود            |
| ٦٢  | ابو الدرداء         |
| ٥٩  | ابو ذر الفارى       |
| ٢٦  | ابو طلحة            |
| ٢٦  | ابو عبيدة بن الجراح |
| ٢٣  | ابو الليث السمرقندى |
| ٩٩  | ابو المعالى الجوني  |
| ٢١  | ابو موسى الاشعري    |
| ١٤٥ | ابو هريرة           |
| ١٥٣ | ابو الوليد الباجى   |
| ١٣٣ | ابو يعلى القاضى     |
| ٢٦  | ابى بن كعب          |
| ١٨  | احمد بن حنبل        |
| ٢٣  | اسحاق بن راهويه     |
| ٧٩  | اسامة بن زيد        |
| ٥٢  | ام سلمة             |

صفحة

٢٦  
٢٣  
٤٧

أنس بن ماتك  
الأوزاعي  
أبيوب

( ب )

٢٥  
٢٨  
١٤٣

البخارى  
بريدة بن الحصين  
بقراط

( ت )

١٢٣

الترمذى

( ج )

١٠٥  
٢٢  
٣٠

جابر بن سمرة  
جابر بن عبد الله  
جنكيز خان

( ح )

٦٧  
٤٢  
١٥٦

الحجاج بن يوسف  
الحسن البصري  
حمراء بن عبد المطلب

( د )

٢٨  
٢٤  
٨٨

الدارقطنى  
داود بن على  
ديلم الحميري

( ذ )

١٦٨

رويشد الثقفى

( ز )

١٤٧

الزبير بن العوام

( س )

٩٣  
٩٢  
١٣١

سعید بن المسيب  
سفیان بن عینة  
سمراة بن جنڈب

صفحة

( ش )

١٨

٢٤

٢٤

٢٢

الشافعى  
شريك النخعى  
الشعبي  
شيبة بن ربيعة

( ض )

٧٥

الضحاك بن مزاحم

( ط )

١٤٥

طارق بن سويد الجعفى  
الطحاوى

١٥١

( ع )

٢٢

عائشة

١٤٨

عبد الرحمن بن عوف

٨٣

عبد القيس بن أفصى

٢٢

عبد الله بن عباس

٢١

عبد الله بن عمر

٤٥

عبد الله بن عمرو

٥٦

عبد الله بن المبارك

٢٠

عبد الله بن مسعود

٩٣

عبيد الله بن عبد الله

٣٢

عتبة بن ربيعة

٢٠

عثمان بن عفان

٨٧

عرفجة الأشجعى

١٧

على بن أبي طالب

١٧

عمر بن الخطاب

٦٦

عمر بن عبد العزيز

٢٨

عمرو بن شعيب

( ف )

١٣٣

فاطمة بنت قيس

( ل )

٢٣

الليث بن سعد

١٧٧

صفحة

( م )

- |     |                      |
|-----|----------------------|
| ١٥١ | ماعز بن مالك         |
| ٢٠  | مالك بن أنس          |
| ٩٢  | مالك بن دينار        |
| ٢٢  | محمد بن الحسن        |
| ٩٢  | محمد بن مسلم الزهرى  |
| ٩٢  | محمد بن يحيى الذهابى |
| ٤٧  | مسروق                |
| ٢٢  | مسلم                 |
| ٦٧  | معاوية               |
| ٩٢  | مضر بن راشد          |
| ٩٣  | ميمنة بنت الحارث     |

( ن )

- |     |                 |
|-----|-----------------|
| ١٤٥ | النسائى         |
| ٨٧  | نصر بن حجاج     |
| ٢١  | النعمان بن بشير |

( و )

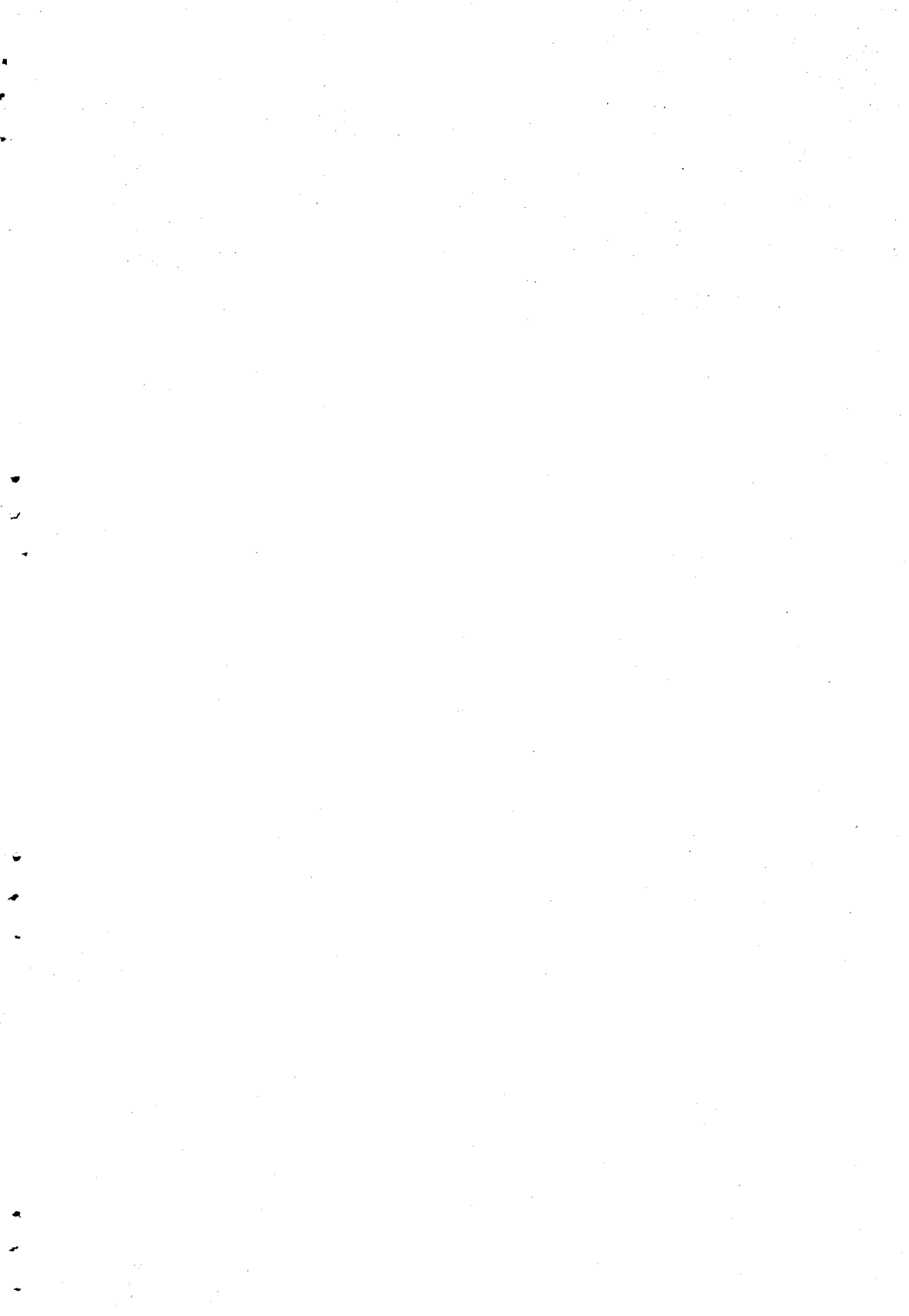
- |     |             |
|-----|-------------|
| ١٤٥ | وائل بن حجر |
|-----|-------------|

( ي )

- |    |      |
|----|------|
| ٩٣ | يونس |
|----|------|



## فهرس الأحاديث



## فهرس الاحاديث

صفحة

( ١ )

- |                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٣<br>٧٧<br>١١٨<br>٢٩<br>١١٨<br>٧٦<br>٤٩<br>٥٥<br>٨١<br>٥٥<br>٦١<br>٩٣ ، ٩١<br>١٣٣<br>١٥١<br>٨١<br>١٤٩ ، ١٤٦ ، ١٣٧ ، ١٣٦ ، ٢٧ ، ٢٢<br>١٤٣<br>٨٢<br>٢٥<br>١١٤<br>١٤٥<br>١٥٨<br>١٤٤ ، ١٤١ ، ٤٨<br>٥٢ ، ٥١<br>١٤٥ ، ٥٣<br>٣٥<br>١٣٣<br>٥٣ | آمركم بالايمان بالله<br>ابك جنون ؟ قال : لا<br>اجعلوا انتمكم خياركم<br>اذا اجتهد الحاكم<br>اذا ام الرجل القوم<br>اذا قام أحدكم يصلى<br>اذا تحيطكم عن شيء فاجتنبوه<br>ارموا واركبوا<br>ازيقوها واكسروا القدور<br>الا ان القوة الرمي<br>الا ان في الجسد مضفة<br>القوها وما حولها<br>اما ابو جهم فرجل ضراب للنساء<br>امر النبي ان يستنكحه<br>امرهم بشق ظروف الخمر<br>امسكر هو ؟<br>ان احببت ان تصبرى ولك الجنة<br>ان اعظم المسلمين في المسلمين جرما<br>ان الشيطان يجري من ابن آدم<br>ان العبد لينصرف من صلاته<br>ان الله انزل الدواء وانزل الداء<br>ان الله حرم بيع الخمر والمينة<br>ان الله لم يجعل شفاء امتى فيما حرم عليها<br>ان الله لم يجعل شفاءكم في حرام<br>ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم<br>ان الله ليرضى عن العبد ان يأكل<br>ان الناس اذا رأوا المتكبر<br>انت رفيق والله طبيب |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

صفحة

- ان في الجسد مضفة  
ان كان جاماً فاقلوها  
ان كان مائعاً فاستصبحوا به  
انما منعنى أن اخرج اليكم  
انما الاعمال بالنيات  
انما هلك من كان قبلكم  
ان من الحنطة خمراً  
ان تقنقها تسبح  
انها داء وليست بدواء  
انه كان يشرب النبيذ  
انه يحب الله ورسوله
- ١٠٥ ، ١٥٢ ، ١٣٤  
٨٢  
١٣٧ ، ٢٧ ، ٢١  
١٤١ ، ٥٣  
١٤٥ ، ١٤٤ ، ١٤٢ ، ١٤١ ، ٥٠ ، ١٩  
١٤٠  
١١٥

(ت)

- تجوز الصلاة خلف البر والفارجر

(خ)

- الخمر ما خامر العقل  
خير خلکم

(د)

- رخص للزبیر وعبد الرحمن

(س)

- سئل عن خمر ليتامى  
ستكون هنات وهنات

(ط)

- الطاعم الشاکر بمنزلة الصائم الصابر

(ع)

- عليکم بقيام الليل

(ف)

- فان لم يدعوا ذلك فاقتلوهم

(ك)

- كل ذى ناب من السبع

- ٤٦ ١٨٢

صفحة

|     |                                          |                           |
|-----|------------------------------------------|---------------------------|
| ١٤٨ | ٢٧                                       | كل شراب أسكر              |
| ١١٤ |                                          | كل صلاة لم تنه عن الفحشاء |
| ٥٤  |                                          | كل ليو يليو به الرجل      |
| ٢٢  |                                          | كل مخمر خمر               |
| ٠   | ١٠٨ ، ١٠٤ ، ١٠٠ ، ٣٦ ، ٣٠ ، ٢٧ ، ٢٢ ، ٢١ | كل مسكر حرام              |
|     | ١٤٨ ، ١٤٦ ، ١٣٩ ، ١٣٧ ، ١٣٦              |                           |
| ٠   | ١٠٤ ، ١٠٢ ، ١٠٠ ، ٣٦ ، ٣٠ ، ٢٧ ، ٢٢      | كل مسكر خمر               |
|     | ١٤٨ ، ١٤٦ ، ١٣٩ ، ١٣٧ ، ١١٣ ، ١٠٦        |                           |
| ٢٩  |                                          | كنت نهيتكم عن الاشربة     |
| ١٩  |                                          | كنت نهيتكم عن الانتباز    |

( ل )

|           |                                         |
|-----------|-----------------------------------------|
| ٤٢        | لا احرمه                                |
| ٤١        | لا الفين احدكم متكتئا                   |
| ١٢٢ ، ٨٦  | لا تلعنـه فـانـه يـحبـ الله وـرسـولـه   |
| ٨٢        | لا تمنعـوا امـاءـ الله مـسـاجـدـ الله   |
| ٥٤        | لا سـبـقـ الاـفـيـ                      |
| ١٣٢       | لا غـيـبةـ لـفـاسـقـ                    |
| ١٦٩       | لا كـبـيرـةـ مـعـ الـاسـتـفـارـ         |
| ٨٦        | لا يـحلـ دـمـ اـمـرـىـءـ مـسـلـمـ       |
| ١١٦       | لا يـزـنـيـ الزـانـىـ حـينـ يـزـنـىـ    |
| ١١٩       | لا يـؤـمـنـ فـاجـرـ مـؤـمـناـ           |
| ١٥٩ ، ٦٠  | لعـنـ الـخـمـرـ وـعاـصـرـهاـ            |
| ١١٦ ، ١٠٨ | لعـنـ اللهـ الـخـمـرـ                   |
| ٨٢        | لو قـلتـ نـعـمـ لـوـجـبـ                |
| ١٣٨       | ليـشـرـبـ نـاسـ مـنـ أـمـتـىـ الـخـمـرـ |

( م )

|                                       |                                       |
|---------------------------------------|---------------------------------------|
| ٥٣                                    | ما ابالى ما اتيت اذا شربت ترياقا      |
| ١٤٩ ، ١٣٩ ، ١٣٧ ، ١٠٤ ، ١٠٢ ، ٢٨ ، ٢٢ | ما اسكنـ كـثـيرـهـ فـقـلـيـلهـ حـرامـ |
| ١٦٩                                   | ما اصرـ منـ استـغـفرـ                 |
| ٧٦                                    | مـرـوـهـ بـالـصـلـاـةـ لـسـبـعـ       |
| ٨٧                                    | مـنـ أـتـاكـمـ وـأـمـرـكـ جـمـيعـ     |
| ٨٦                                    | مـنـ بـدـلـ دـيـنـهـ فـاقـتـلـوهـ     |
| ٥٥                                    | مـنـ تـعـلـمـ الرـمـىـ ثـمـ نـسـيـهـ  |

## صفحة

- ١٢٠ من حالت شفاعته دون حد  
٣٣ من حلف بغير الله فقد اشرك  
١٣٢ ، ١٣٠ من رأى منكم منكرا  
١٣٠ من ستر عبدا ستره الله  
١٧٠ من شرب الخمر ثم لم يتتب منها  
١٢٣ ، ١٢١ ، ١٧ من شرب الخمر فاجلدوه  
١١٦ من شرب الخمر في الدنيا  
١٢٠ ، ٣١ من شرب الخمر لم تقبل له صلاة  
١٠٨ من شرب الخمر لم يقبل الله له صلاة  
١٢٧ من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا  
١١٨ من قلد رجلا على عصابة  
١٣٤ ، ٦٦ من كان يؤمن بالله واليوم الآخر  
٥٧ من لعب بالنرد  
١٧١ مهر البغي خبيث

( ن )

- ١١٩ نعم انك أذيت الله ورسوله  
٢١ نهيتكم عن الظروف  
١٠٥ ، ٥٦ نهى عن الخلطيين  
١٤٤ ، ١٤٢ ، ١٤١ ، ٥٣ نهى عن الدواء الخبيث  
١٤٥ نهى عن قتل الضفدع

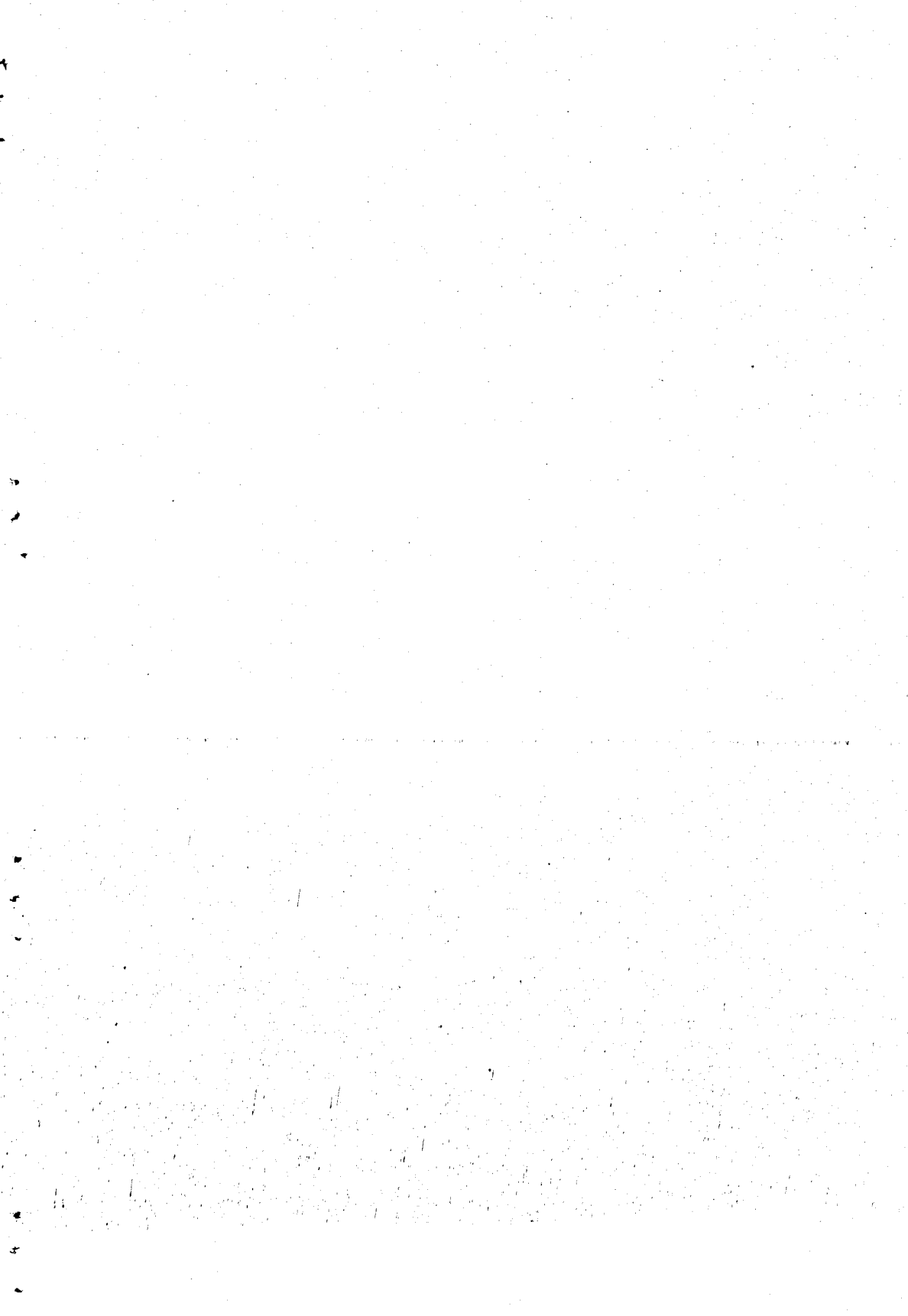
( ه )

- ٨٨ هل يسكر ؟

( ي )

- ١١٨ يوم القوم افرأوه

**فهرس الموضوعات**



# فهرس الموضوعات

صفحة

٧

مقدمة

## القسم الأول :

١٥ احاديث متعلقة بالخمر والمخدرات

اولاً :

١٧ قطوف في تحريم الخمر والمخدرات

- في حد الشرب

- في حد المسكر

- في تحريم الحشيش

- في حرمة الخبيث

- في الاستدلال بالقياس المطلق

- في حد المسهيات الشرعية

- في علل الأحكام الشرعية

ثانياً :

٤٠ في ترجيح مذهب أهل المدينة

- في الفرق بين مذهبى أهل المدينة وأهل الكوفة

- في نفس الموضوع

- في اختلافهما في المقوبة

ثالثاً :

٤٦ - في التداوى بالخمر والمحرمات

٤٦ - في تحريم التداوى بذلك

رابعاً :

٥٤ - في صلة تحريم الخمر بتحريم النرد والشطرنج

٥٤ - في وجه تحريم كل ذلك

خامساً :

٦٩ - في التدرج في تحريم الخمر

**صفحة**

٦٩

- في حكمة التدرج

**سادساً :**

٧١

- في مضار مجالس الفناء والخمر

٧١

- في تشبيه مجالس الفناء بمجالس الخمر

**سابعاً :**

٧٣

- في شأن من زال عقله بسبب محرم

**ثابعاً :**

٧٣

- في هؤلاء

**ثامناً :**

٧٥

- في صلاة السكران وطلاقه

٧٥

- في صلاة السكران

٧٦

- في طلاق السكران

**تاسعاً :**

٧٩

- في عدم سقوط العقوبة بالتأويل

٧٩

- في كون التأويل لا يسقط المقوبة

**عاشرًا :**

٨١

- في كسر اواعية الخمر

٨١

- في جواز ائلاف الاوعية

٨٣

- في الموضوع نفسه

**حادي عشر :**

٨٥

- في حرمة الاستئجار على حمل الخمر

٨٥

- في الاستئجار على منفعة محرمة

**ثاني عشر :**

٨٦

- في جواز تشديد العقوبة

٨٦

- في نسخ الوجوب لقتل المصر

٨٧

- في تشديد عمر للعقوبة

٨٧

- في أن المفسد يقتل متى لم ينقطع شره

٨٨

- وقال أيضاً

**صفحة**

- ثالث عشر :**
- ٨٩      - في ضرورات تبييع الخمر
  - ٨٩      - في أقسام المحرمات
- رابع عشر :**
- ٩٠      - في نجاسة الخمر وطهارتها بالتخلل
  - ٩٠      - في تخليل الخمر
  - ٩٠      - في نجاسة المائع اخليط به الخمر
- خامس عشر :**
- ٩٥      - في جواز الشرب لمن اكره
  - ٩٥      - في الاكراه على الشرب
- القسم الثاني :**
- ٩٧      - مجموع فتاوى الخمر والمخدرات
- اولاً :**
- ٩٩      - في عموم مسمى الخمر
  - ٩٩      - الفتوى الأولى
- ثانياً :**
- ١٠٢      - في أصناف الخمر
  - ١٠٢      - الفتوى الثانية
  - ١٠٣      - الفتوى الثالثة
  - ١٠٥      - الفتوى الرابعة
  - ١٠٦      - الفتوى الخامسة
- ثالثاً :**
- ١٠٧      - في احكام الحشيش
  - ١٠٧      - الفتوى السادسة
  - ١٠٨      - الفتوى السابعة
  - ١١٠      - الفتوى الثامنة
- رابعاً :**
- ١١١      - في صلاة متعاطي الخمر والمخدرات

الصفحة

- ١١١ الفتوى التاسعة  
١١٤ الفتوى العاشرة  
١١٤ الفتوى الحادية عشر

**خامساً :**

- ١١٧ - في صلاة السكران  
١١٧ الفتوى الثانية عشر

**سادساً :**

- ١١٨ - في الصلاة خلف الحشائش  
١١٨ الفتوى الثالثة عشر

**سابعاً :**

- ١٢١ - في الاصرار مع ترك الصلاة  
١٢١ الفتوى الرابعة عشر

**ثامناً :**

- ١٢٣ حديث في قتل الشارب المصر  
١٢٣ الفتوى الخامسة عشر

**نinth :**

- ١٢٤ - في أيهما اعظم : الخمر أم الزنا ؟  
١٢٤ الفتوى السادسة عشر

**عاشرًا :**

- ١٢٧ شرب الخمر لا يخرج عن الاسلام  
١٢٧ الفتوى السابعة عشر

**حادي عشر :**

- ١٢٨ في الصلاة على شارب الخمر  
١٢٨ الفتوى الثامنة عشر

**ثاني عشر :**

- ١٣٠ - في السلام على شارب الخمر  
١٣٠ الفتوى التاسعة عشر

## الصفحة

### ثالث عشر :

— في حضور مجالس الشراب  
الفتوى العشرون

### رابع عشر :

— في شارب الخمر بالتأويل  
الفتوى الواحدة والعشرون

### خامس عشر :

— في شرب القليل  
الفتوى الثانية والعشرون  
الفتوى الثالثة والعشرون

### سادس عشر :

— في التداوى بالخمر والمخدرات  
الفتوى الرابعة والعشرون  
الفتوى الخامسة والعشرون  
الفتوى السادسة والعشرون  
الفتوى السابعة والعشرون  
الفتوى الثامنة والعشرون

### سابع عشر :

— في تصرفات السكران  
الفتوى التاسعة والعشرون  
الفتوى الثلاثون  
الفتوى الواحدة والثلاثون

### ثامن عشر :

— في اثم عاصر الخمر وحاملها وساقيها  
الفتوى الثانية والثلاثون  
الفتوى الثالثة والثلاثون

### تاسع عشر :

— في شراء القدرة على صناعة المحرم  
الفتوى الرابعة والثلاثون

١٣٢

١٣٢

١٣٥

١٣٥

١٣٦

١٣٦

١٣٨

١٤١

١٤١

١٤١

١٤٤

١٤٤

١٤٨

١٥٠

١٥٠

١٥١

١٥٣

١٥٨

١٥٨

١٥٩

١٦٠

١٦٠

**الصفحة**

**عشرون :**

- في بيع الأعناب لمن يعصرها  
الفتوى الخامسة والثلاثون

**حادي وعشرون**

- في منافع الخمر  
الفتوى السادسة والثلاثون

**ثاني وعشرون :**

- في الاستفادة بالخمر اذا انقلبت خلا  
الفتوى السابعة والثلاثون

**ثالث وعشرون :**

- في خمور أهل الكتاب بدبار المسلمين  
الفتوى الثامنة والثلاثون  
الفتوى التاسعة والثلاثون

**رابع وعشرون :**

- في التوبة من شرب الخمر  
الفتوى الأربعون  
الفتوى الواحدة والأربعون

فهرس تراجم الاعلام

فهرس الأحاديث

فهرس الموضوعات

**رقم الاريداع : ٨٥ / ٧١٨٠**